
SANGRE Y 
SABERES

Ensayos sobre la educación 
menstrual situada en Abya Yala



Sangre y Saberes
Ensayos sobre la educación menstrual situada en Abya Yala 

Primera edición

Correctora: Andrea Acosta

Maquetación y diseño: Karilexis Ramírez

Coordinación: Estefanía Reyes, Carolina Ramírez.

© 2025, Proyecto Mujeres
Todos los derechos reservados. Ninguna parte de esta publicación 
puede ser reproducida, almacenada o transmitida en forma alguna ni 
por ningún medio, sea electrónico, mecánico, fotocopiado, grabado o 
de cualquier otra índole, sin el permiso previo y por escrito de las per-
sonas titulares de los derechos de autor.



SANGRE Y 
SABERES

Ensayos sobre la educación 
menstrual situada en Abya Yala





ÍNDICE

Prólogo
Estefanía Reyes Molleda y Carolina Ramírez

Educación menstrual latinoamericana: 
Una apuesta anticolonialista
Carolina Ramírez, Colombia

Biología emancipadora decolonial como 
marco para la educación menstrual
Laura P. Contreras-Aristizábal, Colombia

En Abya Yala hablamos de cuidado menstrual: 
Problematizando el concepto de “higiene menstrual” 
para forjar una educación libre de estigmas
Mariel Soledad Távara Arizmendi, Perú

Espiritualización y despolitización 
de la menstruación
Claudia Patricia Monsalve Arboleda, Colombia

El arte como herramienta para la educación 
menstrual emancipadora 
Estefanía Reyes Molleda, Venezuela

Menstruación e infancias trans
Victoria Lagos, Argentina

07

09

24

42

51

58

68



6



7

Prólogo

Hablar de educación menstrual en América Latina es hablar de 
luchas históricas, de conocimiento subyugado, de cuerpos que re-
sisten y se reinventan. Este libro reúne voces que, desde distintos 
territorios y trayectorias, se han atrevido a abordar la menstrua-
ción, no como un evento exclusivamente fisiológico, sino como 
un fenómeno profundamente social, político y situado. Lejos de 
las narrativas biomédicas, higienistas o moralizantes que durante 
siglos han marcado la forma en que aprendemos —o callamos— 
sobre los cuerpos menstruantes, los ensayos aquí reunidos pro-
ponen formas alternativas de saber, sentir y enseñar.

Cada texto es, a su manera, una grieta en el muro del tabú. 
Carolina Ramírez abre el camino recordándonos que la educa-
ción menstrual, como una apuesta política y anticolonialista, se 
produce y se defiende desde el sur global. Es una invitación ur-
gente a romper con el colonialismo epistémico que ha pretendido 
universalizar lecturas ajenas a nuestras realidades, invisibilizando 
las pedagogías, sentires y saberes que emergen desde Abya 
Yala. Le sigue Laura Contreras, quien nos lleva a una exploración 
de lo que ella define como biología emancipadora decolonial. 
Además, lo hace a través de un viaje íntimo, casi arqueológico, 
de su propia memoria menstrual. Su ensayo nos invita a revisar 
nuestras propias trayectorias corporales: los hechos, discursos 
y prácticas que han marcado nuestras experiencias. Con sensi-
bilidad y rigor, nos ofrece claves para subvertir los marcos que 
aún regulan las conversaciones sobre el ciclo, el sangrado y los 
cuerpos que menstruamos. 

Claudia Monsalve, por su parte, nos recuerda que también hay 
espiritualidades del sur que resisten a la despolitización de la expe-
riencia menstrual. Advierte, sin embargo, que algunas propuestas 
que relacionan lo sagrado con la menstruación pueden reforzar 
mandatos patriarcales al promover una feminidad esencialista. 
A pesar de estas tensiones —quizás inevitables en territorios 
atravesados por múltiples cosmovisiones—, Claudia enfatiza la 
necesidad de recuperar y dignificar las prácticas ancestrales. 



8

Mariel Távara problematiza el concepto de “higiene menstrual”, 
señalando los sesgos patriarcales y coloniales que lo atraviesan. 
A lo largo de su texto, reflexiona sobre cómo esta noción ha con-
tribuido a consolidar discursos de control y vergüenza sobre los 
cuerpos menstruantes, especialmente en infancias y adolescen-
cias, quienes siguen expuestas a múltiples tabúes relacionados 
con el cuerpo y la sexualidad. Frente a ello, Mariel propone despla-
zarnos hacia enfoques más transformadores como el autocuidado, 
el cuidado menstrual o la salud menstrual, que permitan a las in-
fancias y adolescentes acercarse a sus cuerpos y procesos desde 
una perspectiva de bienestar, dignidad y autonomía.

Estefanía Reyes aporta una perspectiva artística y pedagógica 
al compartir su experiencia con Menstruaciones en voz alta, un 
proyecto que convierte el arte y el storytelling en herramientas 
para desmontar el tabú menstrual y promover cambios sociales 
en las comunidades. Su trabajo demuestra que enseñar sobre 
menstruación también puede ser un acto creativo, afectivo y 
profundamente liberador. Finalmente, Victoria Lagos nos con-
fronta con las tensiones entre la menstruación, la identidad y la 
educación sexual integral. Su llamado a incluir las vivencias trans 
desde la infancia es también una invitación a revisar los discur-
sos que insisten en definir lo que significa ser mujer a partir de 
una experiencia corporal única y excluyente.

Esta compilación es, en suma, un ejercicio colectivo de memo-
ria, crítica y justicia epistémica. Una apuesta por la educación 
menstrual como práctica en continúa construcción, mutuo reco-
nocimiento y cuidado colectivo. Porque hablar de menstruación 
en América Latina es también hablar de democracia, de dignidad 
y de conexiones que trascienden las fronteras impuestas. Estos 
textos están dirigidos principalmente a personas interesadas en 
la educación menstrual, pero también a educadores, activistas 
y público en general que desee abrir espacios de diálogo que 
desafíen el tabú menstrual y las prácticas estigmatizantes que 
aún persisten en torno a la menstruación. Esta es una invitación 
a escuchar, a cuestionar y a imaginar otros mundos posibles 
desde y con los cuerpos que menstrúan.



9

Abya Yala se ha convertido en el epicentro de la educación 
menstrual en el mundo. Desde hace más de una década, comen-
zaron a surgir proyectos educativos que incluían metodologías 
y didácticas para pedagogizar la menstruación y, a lo largo del 
territorio, decenas de mujeres comenzaron a enunciarse como 
educadoras menstruales.

Anterior a esto, el trabajo de activistas, el movimiento de gine-
cología natural impulsado por la socióloga Pabla Pérez (Calafell, 
2020), y la terapia menstrual promovida por Zulma Moreyra, 
trazaron en conjunto rutas importantes que sentaron las bases 
para posteriores desarrollos teóricos y metodológicos en torno a 
la construcción de un nuevo sendero: el de la educación menstrual.

Princesas Menstruantes fue el proyecto latinoamericano pionero 
en la construcción de metodologías, conceptualizaciones y de-
sarrollo de prácticas de educación menstrual y el libro El vestido 
de Blancanieves se manchó de rojo (2016) fue el primer cuento 
infantil en abordar la menstruación en el continente, convirtién-
dose en un referente regional para la construcción de propuestas 
educativas en diferentes países.

Otro antecedente importante es la reivindicación que se convocó 
a través de redes sociales por diferentes movimientos, colectivos 
y activistas para resistir y subvertir el llamado “Día de la higiene 
menstrual”, instaurado por la ONG alemana WASH United. Esto 

Educación menstrual latinoamericana:
una apuesta anticolonialista

Carolina Ramírez



10

se debe a que se considera que el término “higiene” refuerza las 
ideas de suciedad y se ha convertido en un mandato estético 
para las mujeres y todos los cuerpos feminizados. Además, en el 
contexto latinoamericano, la higienización obedeció a una de las 
estrategias de colonización que procuraba el blanqueamiento 
de los cuerpos. Como alternativa y forma de apropiación, emer-
gieron propuestas como el Día de la Visibilidad Menstrual, el 
Día de la Salud Menstrual, el Día de la Dignidad Menstrual, y 
el Día de la Cultura Menstrual, entre las más utilizadas duran-
te el mes de mayo, marcando un precedente importante en el 
reconocimiento de Abya Yala como lugar de construcción de 
conocimiento situado y posicionamiento crítico y emancipador 
en torno a la menstruación. Sumado a estos esfuerzos, en 2020, 
se creó la Escuela de Educación Menstrual Emancipadas, una 
propuesta que se ha erguido como academia menstruocéntrica 
que plantea otras formas de construir conocimiento, desde la 
colaboración entre proyectos que investigan y trabajan en pro 
de la salud y la educación menstrual desde una mirada decolo-
nial. Este ímpetu por la construcción del conocimiento menstrual 
emergido en América Latina me hace remitirme a Agostina Mileo 
y Danila Suárez (2018,  p. 160) que plantean un análisis muy 
importante sobre lo que vengo mencionando:

A lo largo de la historia de la ciencia la menstruación ha sido 
teorizada y explicada mayoritariamente por varones —y, en-
tonces, desde el punto de vista androcéntrico—, cargada de 
prejuicios discriminatorios y relegada al ámbito de lo priva-
do. Esto constituye una falta de justicia a la vez epistémica 
y social con las mujeres (Charlesworth, 2001). También es 
posible mostrar cómo la menstruación ha sido utilizada como 
modo de reproducción del sexismo, bajo los numerosos mitos 
que se han generado a lo largo de la historia (Johnson, 1987). 
Gran parte de este panorama se relaciona directamente con 
la histórica ausencia de mujeres en las comunidades de pro-
ducción de conocimiento y la baja representatividad de sus 
necesidades y problemáticas.

Es fundamental reconocer y legitimar la construcción de 
conocimiento que se produce en el sur, transformando las 



11

lógicas del colonialismo del saber que generalmente llegan 
desde el norte global para sistematizar o “producir” ciencia 
sobre los desarrollos metodológicos y las experiencias 
comunitarias propias de la región, restándoles, habitualmen-
te, protagonismo científico a autores locales. En este sentido, 
el norte global suele utilizar el discurso y la práctica de la edu-
cación menstrual para intervenir a otros—que generalmente 
son personas del sur global— como si sus sociedades es-
tuvieran libres del tabú menstrual y fueran el modelo de 
experiencia menstrual a seguir. Este enfoque de intervención 
generalmente está basado en el asistencialismo y el pater-
nalismo, abanderados de una lucha por los derechos de las 
mujeres que es tremendamente funcional al sistema neoli-
beral e imperialista. Françoise Vergès (2020) lo enuncia de 
la siguiente manera en su texto No todas las feministas son 
blancas: “Europa se erige entonces como la cuna natural de 
los derechos de las mujeres y es, por lo tanto, su deber llevar 
esta misión civilizadora al mundo”.

América Latina, por el contrario, construye teoría y práctica de 
educación menstrual para resistir al tabú, los estigmas y las he-
rencias colonialistas grabadas en los cuerpos de niñas, mujeres 
y personas que menstrúan, comprendiendo esta vía como un 
camino legítimo para la transformación de las opresiones aso-
ciadas a la menstruación y como una oportunidad para subsanar 
las grietas que se convierten en obstáculos sociales, culturales 
y, sobre todo, estructurales para la garantía plena de la dignidad 
menstrual. América latina hace educación menstrual para su 
propia liberación y para la construcción del buen vivir.

¿Qué es la educación menstrual?

En el libro Educación Menstrual Emancipadora, una vía para in-
terpelar la misoginia expresada en el tabú menstrual,1 la defino 
de la siguiente manera:

1 Investigación ganadora del Premio a la Investigación para la Transformación – Biblioteca 
Feminista, 2021.



12

La educación menstrual la concibo como el conjunto de 
prácticas intencionadas a la transformación de las narrativas 
menstruales que condicionan de forma negativa la experien-
cia corporal, emocional y psíquica de mujeres, niñas y otras 
personas menstruantes. Es una propuesta ético-política que 
emerge como respuesta a los discursos biologicistas, higie-
nicistas, fundamentalistas, heteronormativos y capitalistas 
que utilizan la menstruación como mecanismo de control y 
opresión y que imponen formas de regularización del ciclo 
menstrual ovulatorio.

La educación menstrual va más allá de explicar aspectos bio-
lógicos o insumos para la gestión del sangrado, se propone 
principalmente desentrañar las narrativas ancladas en la psique 
colectiva que favorecen la enfermedad, el padecimiento y el ma-
lestar. Es una apuesta por la dignificación y la recuperación del 
cuerpo del saber como primer territorio, donde emergen emo-
ciones, sentires y memorias en conexión con el todo. Implica 
un proceso de tres tiempos: Cuestionar el tabú, informar y re 
significar. Cuestionamos lo aprendido, las creencias, narrativas 
y costumbres que sostienen la idea de la menstruación como 
una enfermedad, como una sangre mala, sucia y vergonzosa. 
Entregamos información pertinente, asertiva, precisa y libre de 
sesgos de género que reproducen los discursos hegemónicos. 
Resignificamos y aportamos elementos que permitan construir 
colectivamente narrativas menstruales emancipadoras. La edu-
cación menstrual es una necesidad social en general, no impli-
ca solo a niñas o mujeres, implica a todos los seres humanos 
(Ramírez 2022, p. 28,29).

Adicionalmente, la educación menstrual que proponemos en 
América Latina busca cuestionar las narrativas colonialistas 
históricas construidas en torno a esta experiencia humana co-
lectiva y posicionar narrativas emancipadoras. Al mismo tiempo, 
se constituye como una práctica educativa que se alimenta de 
los postulados de las pedagogías críticas y emancipadoras, de 
la educación popular y de las epistemologías del sur. Es decir, 
es una propuesta que piensa, entiende y resuelve de manera 



13

colectiva, que politiza la menstruación y que crea redes para 
transformar el tabú menstrual. Se trata de una construcción de 
saber y ciencia, llevada a cabo por niñas, mujeres y personas 
menstruantes que legitiman sus quehaceres para otorgar otros 
significados y proponer nuevos significantes.

El movimiento latinoamericano

Una de las características más relevantes del movimiento lati-
noamericano de educación menstrual es la construcción y forta-
lecimiento de redes regionales que sostienen una conversación 
continua y un debate crítico sobre las narrativas promovidas por 
transnacionales, el sistema biomédico y algunas ONGs del norte 
global. Estas entidades, basadas en el asistencialismo y el pa-
ternalismo, y desconociendo el impacto que representa el tabú 
menstrual en la construcción de la identidad de las personas 
menstruantes, tienden a promover la entrega de productos para 
la gestión de la menstruación sin realizar, habitualmente, un pro-
ceso educativo que vaya más allá de un simple entrenamiento 
en el uso del producto ofrecido. Con respecto a esto, el colectivo 
Derechos Menstruales Colombia manifestó en un comunicado 
publicado en Instagram, en junio de 2020, que “los procesos 
se deben construir de la mano [de actores locales], es urgente 
superar el paternalismo, el asistencialismo y la colonización de 
saberes y prácticas bajo la bandera de la ayuda humanitaria”.

Se ha vuelto común encontrar campañas de “higiene menstrual” 
para la erradicación de la “pobreza menstrual”, habitualmente 
desconociendo las formas tradicionales de gestión del sangrado 
y los saberes situados en los territorios, imponiendo una forma 
de menstruar “tecnológica”, civilizada, “no pobre”, creando una 
ilusión de progreso que oculta que la pobreza va más allá de 
tener o no cómo gestionar la menstruación. Este enfoque des-
dibuja dos problemas estructurales: Por un lado, la feminización 
de la pobreza, que cuestiona la distribución de las riquezas y de 
los cuidados. Por otro lado, el tabú menstrual, que constituye la 
raíz misma del problema que nos convoca.



14

La información establecida como verdad científica sobre el ciclo 
menstrual es, por lo general, una narrativa colonialista que 
capitaliza y desempodera a las mujeres del conocer sobre su 
cuerpo y la autogestión de su salud. Un ejemplo de esto es 
la “regularización del ciclo menstrual” que, desde el discurso 
de lo “normal” y lo “anormal”, patologiza y medicaliza insisten-
temente. La educación menstrual latinoamericana apuesta por 
la decolonización de la menstruación; así, frente al panorama 
capitalista neoliberal, cobran sentido las conceptualizaciones 
emergentes en Abya Yala: gestión menstrual, alfabetización 
menstrual, menstruocentrismo, dignidad menstrual, concien-
tización menstrual, salud menstrual decolonial y educación 
menstrual emancipatoria. A continuación, referenciaré algunos 
de estos conceptos mencionados.

Respecto al término gestión menstrual, la mexicana Sofía 
Blanco, una de las impulsoras del proyecto de distribución gra-
tuita de productos para la gestión de la menstruación en es-
cuelas públicas de Michoacán, plantea que “se debe cambiar el 
concepto de higiene menstrual por gestión menstrual, porque el 
concepto de higiene se relaciona con algo que está sucio y que 
debe de esterilizarse, en cambio, la gestión menstrual implica 
gestionar el ciclo menstrual completo y no solo el momento de 
sangrar” (Alvarado, 2021).

Por otro lado, el alfabetismo menstrual es descrito por la psicó-
loga Laura Mariela Ruíz de la siguiente manera:

La alfabetización menstrual es el ejercicio pedagógico de 
cuestionar aquellas narrativas de opresión, dominación, dis-
ciplinamiento, censura y exclusión que afectan la vida de las 
personas que menstruamos, para generar alternativas creati-
vas que permitan apropiarnos de nuevas versiones transfor-
madoras, dignas y emancipadoras acerca de la menstruación 
y que a su vez esto ayude a entender y resolver nuestras vi-
das personales y sociales.

Se habla de alfabetización porque se parte de dos ideas: 
por un lado, que cada cuerpo desde antes de menstruar ya 



15

posee gran cantidad de autoconocimiento constituido por 
la experiencia; y por otro, que la experiencia corporal, emo-
cional y psíquica de las personas que menstruamos está re-
gulada por una sociedad en clave capitalista, colonialista y 
patriarcal, esto exige el aprendizaje de códigos alternativos 
para resistir, reflexionar y participar en la vida individual y 
colectiva (publicación de Instagram, 2023. @emancipadas.
educacionmenstrual).

Los conceptos de menstruocentrismo y dignidad menstrual 
fueron desarrollados por mí en 2020 para trazar el horizonte po-
lítico de la Escuela de Educación Menstrual Emancipadas:

El menstruocentrismo parte de la consideración de la mens-
truación como eje central y categoría de análisis multidi-
mensional. En consecuencia, deconstruye y transforma las 
narrativas que impactan negativamente a las personas que 
menstrúan, que no menstrúan y la sociedad en general.

Defino el menstruocentrismo como el trazo desde el cual se 
conjugan y se despliegan prácticas, saberes y estrategias que 
hilvanan bienestar en todas las áreas de la vida de las perso-
nas que menstrúan, posibilitando la experiencia menstrual (o 
no menstrual) cómoda, digna y autónoma.

Es decir, centro mi trabajo en el sistema de creencias acerca de 
la menstruación, en el cuestionamiento de las narrativas mens-
truales, en el autoconocimiento, agenciamiento y la recupera-
ción de la dignidad menstrual considerando que esto no solo 
aporta bienestar a las menstruantes sino a la humanidad en 
general. (Ramírez 2020, escueladeeducacionmenstrual.com)

El término dignidad menstrual podría entenderse como el de-
recho a menstruar en bienestar, lo que implica no solo el acceso 
a productos para la gestión del sangrado, sino también mens-
truar de forma informada, tener acceso a la atención de la salud 
menstrual y que las calles, los parques, las universidades, las es-
cuelas y todos los lugares comunes, tanto públicos como priva-
dos, sean espacios seguros para menstruar y libres de cualquier 
tipo de violencia y de estigmas.



16

Por su parte, el término concientización menstrual, acuñado por 
Diana Betancur2, se ancla en postulados filosóficos y pedagógi-
cos del sur global, entendiendo la concientización a partir de la 
conceptualización de Paulo Freire (Lara, 2020). Esta se define 
como la intención de que, a través de acciones culturales, las 
personas despierten a la realidad social que oprime y somete, 
construyendo estrategias de resistencia para reconocerse y con-
servarse como sujetos conscientes y cocreadores de su futuro 
histórico. En el caso particular de la menstruación, conocer la 
historia menstrual, los mecanismos de control y opresión, y dar 
lugar a la construcción de nuevos relatos y experiencias son mo-
vilizadores de dicha concientización, pues la desinformación ha 
sido un poderoso ejercicio de subyugación:

Cuando analizamos los discursos sociales sobre la menstrua-
ción, nos encontramos con la perpetuación de una producción 
de ignorancia con respecto al propio cuerpo de las personas 
que atraviesan este proceso y los modos de afrontarlo, suma-
do a una creencia sostenida de que es necesario no hablar del 
tema, que es algo privado (Mileo & Suárez Tomé, 2008, p. 167).

Es en este punto donde la concientización menstrual y la educa-
ción menstrual emancipadora entran para subvertir lo establecido 
y hacer tangible la dignidad menstrual como una experiencia si-
tuada que se construye individual y colectivamente. 

Por último —y no por ello menos importante— está el concepto 
de salud menstrual decolonial, desarrollado por la historiadora 
y antropóloga Laura Contreras Aristizábal, quien lleva más de 
una década dedicada a este campo:

La Salud Menstrual Decolonial entiende la salud y, por ende, 
la salud menstrual, como un proceso. Esto quiere decir que 
es cambiante porque reconoce que en el ciclo menstrual 
ovulatorio inciden factores físicos, emocionales, mentales y 
espirituales de quien lo habita, dentro de un contexto so-

2 Diana Betancur es psicóloga y terapeuta menstrual, creadora de Lluvia Roja.



17

cial, económico, cultural y político. Para garantizar la Salud 
Menstrual es necesario el acceso al conocimiento relacio-
nado con el ciclo libre del enfoque heteronormativo y de la 
medicalización de la salud. La Salud Menstrual Autogestiva 
y Decolonial reconoce que la persona que experimenta su 
ciclo es sujeta activa en el marco de su cuidado y por lo 
tanto, debe poder decidir de manera consciente e informada 
sobre su cuerpo (Contreras, 2022, p. 347, Revista RUA).

Acciones relevantes en el territorio

América Latina ha sido el epicentro de la revolución en educa-
ción menstrual. Experiencias extraordinarias y subversoras se 
despliegan continuamente a lo largo del territorio; a continua-
ción,  presento algunas de ellas:

	‒ La Menstruoteca del proyecto Sembradoras, en México, una 
propuesta que emerge para aprender de la menstruación a 
través del juego teniendo como base e inspiración el concep-
to ludoteca.

	‒ La revista Menstrúa, primer proyecto editorial independiente 
y especializado en menstruación, un producto de la Escuela 
de Educación Menstrual Emancipadas.

	‒ La Casa de la Menstruación en Porto Alegre (Brasil), una pro-
puesta de Herself Educacional para crear espacios seguros 
en los que se pueda hablar del ciclo menstrual sin estigmas 
y tabúes.

	‒ La Uteroteca del Colectivo Warmi Samay de Bogotá 
(Colombia), que promociona la lectura menstrual en los ba-
rrios populares de la capital.

	‒ El proyecto Cápsulas Menstruales de Chile, que trabaja para 
crear contenido audiovisual de apoyo pedagógico en el ám-
bito escolar.

	‒ El Festival de la Menstruación de Cicletada de las Niñas, en 
Chile, el cual ha realizado dos versiones, una virtual y otra 
presencial, para cuestionar las ideas de enfermedad e inca-



18

pacidad durante la menstruación, que impiden que niñas y 
mujeres monten su bicicleta durante sus días de sangrado. 

	‒ La Caravana Menstrual es una acción de educación mens-
trual liderada por tres proyectos independientes (Herself 
Educacional, Princesas Menstruantes y Adolescer), con 
el propósito de construir narrativas menstruales que con-
tribuyan a la autonomía de niñas y jóvenes de contextos 
vulnerables.

	‒ El Bloque Rojo, una movilización latinoamericana por la 
dignidad menstrual, convocada desde el 2022, para el 8 de 
marzo por el Proyecto HorMoonal y la Escuela de Educación 
Menstrual Emancipadas.

	‒ La Red Marea Roja de Costa Rica, que lideran El Festival de 
la Menstruación de Costa Rica con el propósito de sumar es-
fuerzos para visibilizar y politizar la menstruación en su país.

Es importante destacar las acciones que lleva a cabo la Alcaldía 
de Medellín, en Colombia, a través del componente de salud 
menstrual de la Secretaría de las Mujeres. Esta instancia posi-
ciona la salud menstrual como un derecho a través de acciones 
como el Festival Menstruamos, que sensibiliza acerca de las con-
secuencias del tabú menstrual en la autonomía de las mujeres 
e invita a la transformación social. También promueve La Móvil 
Menstruante, un bus cubierto con gotas rojas y un útero en el 
frente que transita por los barrios de la ciudad haciendo pedago-
gía para romper tabúes y aportar información asertiva respecto 
a la menstruación. Este programa de la Alcaldía también cuenta 
con un equipo de trabajo en el territorio, especializado en la pro-
moción de la salud menstrual que facilita insumos de gestión 
menstrual reutilizables a mujeres de sectores vulnerables. 

Para finalizar, quiero mencionar que la educación menstrual 
latinoamericana es popular y emancipatoria, es transgresora 
y anticolonialista, subvierte los discursos biologicistas e hi-
gienistas desde apuestas tan significativas y revolucionarias 
como el Encuentro Latinoamericano de Educación, Salud y 
Activismos Menstruales, vigente desde 2020, que ha reunido 



19

más de 200 educadoras de todo el continente. En su primera 
versión, se acordó que:

El objetivo del encuentro, además de construir un manifiesto 
por la educación menstrual, se propuso fortalecer y visibili-
zar los procesos de activismo, educación y promoción de la 
salud menstrual llevados a cabo en el territorio; aportar en la 
construcción de una red de investigadoras y dignificadoras 
menstruales que favorezcan el posicionamiento de narrativas 
emancipadoras en clave de Derechos Humanos (Memorias 
del Encuentro Latinoamericano de Educación, Salud y 
Activismos Menstruales, 2021).

Asimismo, como producto del trabajo colectivo en esta primera 
versión del Encuentro, se construyó el siguiente manifiesto:

En América Latina, como en casi todo el mundo, la menstrua-
ción continúa siendo un tema tabú. Los proyectos de edu-
cación sexual regularmente no incluyen un componente que 
trabaje esta temática a profundidad, limitándose únicamente 
a realizar descripciones biologicistas e higienicistas, y omi-
tiendo la carga social, cultural y religiosa que el tema tiene 
sobre el cuerpo de mujeres, adolescentes, niñas y personas 
menstruantes.

Desde hace varios años, activistas, educadoras y promotoras 
de salud menstrual de Abya Yala hemos llamado la atención 
sobre las implicaciones que tiene la información y el mane-
jo que se le da a la menstruación desde los discursos bio-
médicos, capitalistas, colonialistas, religiosos y escolares. 
Somos muchas mujeres creando prácticas de educación que 
transforman las narrativas menstruales y por eso hemos 
convocado el 1° Encuentro Latinoamericano de Prácticas de 
Educación Menstrual que surge como respuesta a la desidia 
de los Estados y los sistemas educativos, como contrapo-
sición a las prácticas colonialistas de ONG y las estrategias 
de transnacionales de productos de higiene que, escudados 
en “labores educativas”, siguen llegando a centros escolares 
para imponer un libreto menstrual hegemónico en función del 
consumo, la higienización y la enajenación de los cuerpos.



20

Después de juntarnos y dialogar entre mujeres de diversas 
regiones de América Latina, queremos advertir que:

1.	 La menstruación continúa siendo concebida como una 
enfermedad, un estado vergonzoso, de suciedad, atrave-
sado inexorablemente por el dolor, el malestar y el miedo 
a mancharse.

2.	 Las narrativas familiares, escolares y médicas no han cam-
biado en décadas. Se continúa explicando la menstruación 
en relación a la posibilidad de fecundar, instalando el 
mandato heteronormativo de la maternidad hegemónica, 
la censura y la negación al placer.

3.	 La publicidad de productos para el cuidado tratan la 
menstruación como una crisis higiénica y continuamen-
te sugieren que el cuerpo de las mujeres y sus órganos 
sexuales requieren “reparación”, al mismo tiempo que 
disponen de fragancias para disimular y, en muchos paí-
ses, se continúa ocultando el tono rojo de la sangre en 
comerciales de televisión.

4.	 Los gobiernos conservadores de América Latina y las co-
munidades religiosas son la primera barrera para llevar 
a cabo la educación sexual integral y, por supuesto, la 
educación menstrual.

5.	 La menstruación es una de las principales causas de au-
sentismo escolar; en general, los planteles educativos no 
disponen de condiciones estructurales para que las estu-
diantes experimenten menstruaciones dignas. Sumado a 
esto, están los malestares físicos y la falta de atención en 
salud.

6.	 Los contextos de las mujeres, niñas y personas mens-
truantes son particulares y, en este sentido, deben ser 
reflexionados desde esa particularidad, identificando las 
condiciones de precarización, la ausencia de información 
y de educación menstrual emancipadora.

7.	 Las nuevas posibilidades comunicativas a través de los 
medios y redes sociales evidencian la actualización de 
las narrativas de aversión hacia la menstruación; lo que 



21

pareciera un avance, no es más que un reciclaje de las 
opresiones históricas.

A NOSOTRAS NOS MOVILIZA

La construcción de una educación menstrual que vaya más 
allá de la descripción biológica y los discursos higienistas, y 
que cuestione las narrativas sociales, culturales y religiosas, 
anclada en un enfoque de derechos humanos que visibilice la 
diversidad de seres menstruantes.

La construcción del conocimiento que han adelantado acti-
vistas, educadoras y promotoras de salud menstrual debe 
ser sistematizado y reconocido como un saber académico 
construido desde el SUR.

Las diversas expresiones en las prácticas de educación 
menstrual con enfoque transformador, subversor y emanci-
pador, reconociendo los múltiples lenguajes como el arte y 
otras manifestaciones comunicativas.

NO QUEREMOS

Que la información llevada a niñas y jóvenes de América Latina 
sea una labor exclusiva de transnacionales de productos de 
“higiene femenina” y de ONG al servicio de multinacionales 
que llegan a nuestros territorios con discursos colonialistas, 
desconociendo los saberes situados y las construcciones que 
hacen las comunidades.

Que el patriarcado y el capitalismo sigan lucrando con nuestros 
cuerpos e imponiendo formas de menstruar “normalizadas”.

Que las iglesias y el Estado continúen acordando formas de 
gobernar y legislar sobre los cuerpos de las mujeres.

Que el discurso biomédico continúe siendo la referencia para 
la comprensión de nuestro útero y nuestro ciclo menstrual 
ovulatorio.



22

EXIGIMOS

Educación menstrual de calidad.

Estados laicos que garanticen los derechos humanos de las 
mujeres y todas las personas menstruantes.

Políticas públicas de gestión, salud y educación menstrual 
que dignifiquen la experiencia de la menstruación de todas las 
personas menstruantes en todo el territorio latinoamericano.

Apoyo para la investigación, sistematización de las experien-
cias de educación y salud menstrual, y fortalecimiento de los 
proyectos de la sociedad civil y organizaciones de base que 
previamente vienen trabajando en esta dirección.

Una educación menstrual construida por niñas, mujeres 
y personas menstruantes para niñas, mujeres y personas 
menstruantes.



23

Referencias

Aguilar Ferro, Andrea (2022). Contra narrativas menstruales desde 
Abya Yala. Catafixia Editorial.

Alvarado Bautista, María Fernanda (2021). “Transformando la expe-
riencia menstrual a digna, consciente y accesible”. En Observatorio 
Digital, 26 de octubre. https://obserdigital.com.mx/2021/10/26/
transformando-la-experiencia-menstrual-a-digna-conscien-
te-y-accesible/

Colectivo de Derechos Menstruales Colombia ( junio de 2020). 
Menstruación y donación de copas menstruales. https://www.ins-
tagram.com/p/CCG4suvKi6g/?utm_source=ig_web_copy_link

Encuentro Latinoamericano de Educación Menstrual (2021). Memorias. 
https://escueladeeducacionmenstrual.com/

Lara Infante, Alejandra (2020). Marginada la conversación sobre la 
menstruación en las escuelas del país. https://www.todaspr.com/
marginada-la-conversacion-sobre-la-menstruacion-en-las-es-
cuelas-del-pais/.

“Medellín celebra el primer Festival de la Salud Menstrual en com-
pañía de Mercy Corps” (2021). En: El Espectador. https://www.
elespectador.com/mundo/medellin-celebra-el-primer-festi-
val-de-la-salud-menstrual-en-compania-de-mercy-corps/#:~:-
text=El%20Festival%20de%20Salud%20Menstrual,causas%20
de%20enfermedad%20y%20muerte.

Mileo, Agostina y Suárez Tomé, Danila (2018). “El tabú de la menstrua-
ción como instancia productora y perpetuadora de ignorancia sub-
jetiva y estructural”. En: Avatares Filosóficos, N.° 5, pp. 159-171.

Ramírez Vásquez, Carolina (2021). Educación Menstrual Emancipadora, 
una vía para interpelar la misoginia expresada en el tabú menstrual. 
Fallidos Editores. 

Ramírez Vásquez, Carolina. ¿En dónde está la salud menstrual? Revista 
RUA, Edición 347, agosto-diciembre 2022, pp. 96.

Vergès, Françoise (2021). No todas las feministas son blancas. La 
Vorágine, Editorial Crítica.



24

Para empezar a hablar de Biología Emancipadora Decolonial, 
es fundamental definir qué entendemos por biología. Según los 
Descriptores en Ciencias de la Salud, la biología es la disciplina 
que se interesa por el origen, estructura, desarrollo, crecimiento, 
función, genética y reproducción de animales, plantas y microor-
ganismos1. No obstante, es indispensable tener presente que 
ese concepto no se ha construido de manera neutral. A pesar 
de que aún se enuncie que la biología es una ciencia objetiva 
por el “rigor metodológico” de investigación, esto no es del todo 
cierto. Varias autoras feministas2 han rebatido esa objetividad 
científica aludiendo a la perspectiva androcéntrica3 desde la cual 
se crea la ciencia. En este sentido, se puede reconocer que la 
biología también es subjetiva y se evidencia de muchas formas. 
Principalmente, en este artículo, me referiré a la forma en que 
aprendemos sobre la menstruación para preguntarnos si las cla-
ses de biología que tomamos en las aulas escolares influyen en 

Biología emancipadora decolonial como 
marco para la educación menstrual

Laura P. Contreras-Aristizábal

1 Definición tomada de los Descriptores en Ciencias de la salud, véase http://decs2020.
bvsalud.org/cgi-bin/wxis1660.exe/decsserver/?IsisScript=../cgi-bin/decsserver/decsser-
ver.xis&previous_page=homepage&task=exact_term&interface_language=e&search_
language=e&search_exp=Biolog%EDa
2 Recomiendo los aportes de Donna Haraway y Sandra Harding.
3 Androcentrismo: El androcentrismo es la visión del mundo que sitúa al hombre como 
centro de todas las cosas. Esta concepción de la realidad parte de la idea de que la 
mirada masculina es la única posible y universal, por lo que se generaliza para toda la 
humanidad, sean hombres o mujeres. Tomado de: https://www.mujeresenred.net/spip.
php?article1600



25

este aprendizaje y cómo se legitima desde el entorno más cerca-
no: la familia, la sociedad y los medios de comunicación. Porque, 
aunque no parezca evidente, ese aprendizaje influye en la forma 
en que nos relacionamos con nuestro cuerpo, sus funciones y la 
manera en que este se va desarrollando a medida que pasan los 
años en nuestra vida. No en vano, la menstruación la aprende-
mos y vivenciamos desde esos preceptos.

El ejemplo que tomaré para explicar cómo esa biología tradicional 
de enfoque androcéntrico se legitima desde la escuela, la familia, 
la sociedad y los medios es a través de mi experiencia personal. 
A primera vista, puede parecer egocéntrico que proponga evi-
denciarlo desde mi propia vida. Sin embargo, el objetivo de este 
artículo es invitarte a reflexionar desde tu experiencia personal. 
Quiero que te preguntes cómo la biología tradicional ha influido 
en la forma en que te relacionas con tu cuerpo y cómo esto con-
figura tu identidad. A partir de las reflexiones que hagas desde 
tu propia vida, podrás identificar cómo se configuró la forma en 
que te relacionas con tu ciclo menstrual, especialmente con la 
menstruación. Esto te llevará a preguntarte por qué lo apren-
diste de esa forma y por qué es necesario que la biología tenga 
un carácter emancipador que influencie la manera en que nos 
relacionamos con la menstruación.

Quiero proponer este ejercicio reflexivo desde la experiencia 
personal de quien lo lee, porque considero que todas, todos y 
todes podemos generar conocimiento a partir de las reflexiones 
conscientes que hagamos de nuestras experiencias. La inten-
ción es que generemos un diálogo de saberes4. En este sentido, 
propongo una forma en que la biología puede ser emancipado-
ra y decolonial como marco para la educación menstrual. Parto 
de reconocer que esta propuesta, así como todas las formas de 

4 El diálogo de saberes es “una posición ontológica fundamentada en el respeto y en la 
práctica de relaciones horizontales y democráticas. Parte de reconocer al otro como su-
jeto responsable y actor de su propio destino, y a los humanos como seres inconclusos, 
que se construyen en su relación con el otro y con el mundo.” En: Bastidas M, Pérez F, 
Torres J, Escobar G, Arango A, Peñaranda F. El diálogo de saberes como posición huma-
na frente al otro: referente ontológico y pedagógico en la educación para la salud. Invest 
Educ Enferm. 2009;27(1):104-111.



26

construir conocimiento, son inacabadas5 y, por supuesto, sub-
jetivas; sin embargo, esto no las hace menos válidas. Así, la 
invitación es a construir juntas el conocimiento para alimentar 
esta propuesta desde las reflexiones que propongo y que tú irás 
haciendo a medida que avances en la lectura de este artículo6.

Cómo se aprende a menstruar

Cuando empiezo a hacer memoria consciente sobre cómo aprendí 
acerca de la menstruación, me encuentro con que hubo diferen-
tes factores que configuraron mis primeros acercamientos a este 
proceso, los cuales posteriormente estuvieron acompañados por 
mi propia experiencia menstrual. Cabe aclarar que mi experiencia 
menstrual estuvo durante muchos años influenciada por estos 
factores, que comencé a cuestionar mucho tiempo después.

En principio, me llega la imagen de unas toallas higiénicas des-
echables con envoltura blanca y letras azules en el baño de mi 
mamá. A veces veía que se las ponía en la ropa interior, pero no 
recuerdo haber visto sangre. No entendía por qué las usaba. A 
medida que fue pasando el tiempo, se incorporó en la gaveta del 
baño otro paquete de toallas desechables de envoltura rosada 
y después otro con envoltura curuba. Yo veía que una de mis 
hermanas usaba las de envoltura rosada y la otra las de color cu-
ruba, mientras que mi mamá seguía utilizando las de envoltura 
blanca, pero no entendía para qué servían. Incluso, recuerdo que 
un día jugué a ponerme una, así como cuando jugaba a echarme 
el desodorante de mi mamá en las axilas para pretender que era 
grande. Hasta mi hermana mayor se rió de mi juego. Creo que 
lo que fui concluyendo es que eso que le llamaban toallas higié-
nicas las usaban las que ya eran “grandes” en la casa; es decir, 

5 Reconozco que somos seres cambiantes porque a lo largo de la vida vamos aprendien-
do, experimentando y reflexionando.
6 Como la difusión de este artículo es digital, te invito a que anotes en un papel tus 
reflexiones y empieces a identificar qué aspectos son diferentes, cuáles son similares 
y qué factores (sociales, culturales, políticos, económicos) influenciaron en que fueran 
así. El diálogo se generará a través de un formulario virtual que permitirá que podamos 
compartir las reflexiones que surjan de este artículo.



27

las que ya tenían o empezaban a tener tetas7. También recuerdo 
esos comerciales de toallas higiénicas en donde el líquido que 
ponían en la toalla era azul8. Así fueron mis primeros acerca-
mientos a la menstruación. En tu caso, ¿qué fue lo primero que 
empezaste a ver y a escuchar sobre la menstruación? ¿Dónde 
lo viste y escuchaste? ¿Había alguien en tu casa que usara 
toallas y, si era así, cómo eran?

Con el paso del tiempo, empecé a escuchar que esas toallas eran 
para la menstruación. Comprendí que las que usaban toallas era 
porque ya eran “señoritas”; es decir, les salía sangre. Una de las 
situaciones que hizo más evidente para mí lo que era la mens-
truación fue cuando noté que a una de mis hermanas le dolía 
mucho el vientre cuando le llegaba. En ese momento, aprendí 
sobre los cólicos. Así, se volvió más cotidiano oír sobre la mens-
truación a medida que mi hermana vivía su ciclo, ya que el dolor 
no podía ser ocultado, especialmente en la intimidad del hogar. 
Entendí que había una sangre que aparecía durante cierto tiem-
po y que se recogía en una toalla higiénica, pero no sabía qué era 
un ciclo menstrual ni por qué ocurría.

Un día, a mis 11 años,  sentí un dolor fuerte en el vientre justo 
cuando íbamos a hacer una pijamada con primas y primos en la 
casa de mi tío. Mi mamá pensó que me iba a llegar la menstrua-
ción, pues asoció ese dolor a los cólicos. Ante esa situación, mi 
mamá me dijo que posiblemente me iba a llegar la menstruación, 
pues ella y mi hermana mayor la habían tenido a los 11. Así que 

7 Así aprendí a referirme a los senos. Antes consideraba la palabra tetas como una ex-
presión vulgar para referirse a ellas, ahora puedo decir que he deconstruido lo que para 
mí significa esa hermosa parte del cuerpo y me refiero con amor y con gusto por ellas: 
las Tetas.
8 Aunque en el último tiempo algunas marcas de toallas han empezado a poner el lí-
quido rojo sobre las toallas, dentro del activismo menstrual no somos ingenuas a esos 
cambios de líquido azul a rojo. Sabemos que el auge de los productos reusables para la 
gestión menstrual es uno de los factores que han afectado el negocio de la industria del 
FemCare. Por esto, esas grandes marcas de toallas y tampones desechables han bus-
cado mimetizarse dentro de los discursos de normalizar la menstruación. No obstante, 
sabemos que están al servicio del capitalismo y no en busca del bienestar de quienes 
menstruamos. Vale la pena aclarar que aunque pongan el líquido rojo siguen insistiendo 
en la “discreción” y en que ocultemos nuestros cuerpos que menstrúan, lo que legitimiza 
el tabú y el estigma alrededor de la menstruación, por lo tanto no la normalizan.



28

le pidió a una de mis hermanas que me enseñara a usar una 
toalla y me explicara lo que podría pasar, para que yo decidiera 
si quería ir o no a la pijamada. Finalmente, decidí ir, porque de-
seaba compartir con mis primas. Mientras tanto, empaqué unas 
cuántas toallas de envoltura curuba en mi maleta, en caso de 
que me llegara la menstruación. Durante la noche, el dolor se fue 
pasando y, finalmente, no llegó. La esperada visita de la dama 
roja se postergó hasta mis 13 años, y las toallas de envoltura 
curuba regresaron a mi hermana.

Recuerdo que finalmente llegó la menstruación en una tarde 
entre semana. Estaba durmiendo luego de llegar del colegio y, 
al despertarme e ir al baño, vi en mi ropa interior una mancha 
café que confirmaba definitivamente que la menstruación había 
comenzado. Más tarde, se lo comenté a mi mamá y ella me dijo: 
“tú ya sabes que hacer”. Así empecé a usar las toallas. Recuerdo 
la incomodidad que sentía, como si tuviera puesto un pañal, a 
pesar de que para esa época las toallas ya eran más delgadas.

Al segundo día de mi primera menstruación, me pregunté con 
desesperanza: “¿toda la vida tendré que ponerme esto?”. Para mí, 
ese momento representó una sensación de desigualdad con res-
pecto a los hombres, pues el acto de menstruar estaba marcado 
por una gran incomodidad. Más tarde, mi mamá me compró la 
marca que quería explorar, con características “ultra delgadas”, 
pero aún así, la sensación de la toalla rozando mi cuerpo seguía 
siendo incómoda. Recuerdo muy bien que en ningún momento 
le comenté a mis hermanas ni a mis amigas que me había llega-
do, ya que era algo que quería manejar con mucha discreción, a 
pesar de que ni mis hermanas ni mis amigas eran especialmente 
reservadas con el tema.

En este momento me pregunto por qué sentía pudor para hablar 
del tema, si mis hermanas no eran discretas y mi mamá, aun-
que no hablaba mucho sobre ello, tampoco lo ocultaba. Ahora 
analizo esto y creo que la publicidad jugó un papel fundamental, 
ya que recuerdo muy bien que veía televisión todos los días y 
por varias horas después de llegar del colegio. En conclusión, 
esos comerciales de toallas higiénicas y tampones representa-
ban para mí, en la adolescencia, una forma de entender cómo 



29

debía vivenciar la menstruación. Así fue como tuve mis primeros 
acercamientos al tema.

¿Cuáles fueron tus primeros acercamientos a la menstrua-
ción? ¿Qué y quién te transmitió información sobre la mens-
truación? ¿Recuerdas cómo fue tu menarquia y los primeros 
años en los que menstruaste? ¿Tu menstruación estuvo mar-
cada por dolor? Estas preguntas que te acabo de plantear son 
las que comúnmente hago a las mujeres que acompaño en con-
sulta. Aunque pueda parecer innecesario indagar sobre las pri-
meras experiencias menstruales, al responderlas te darás cuenta 
de cómo esos factores pueden haber influido y posiblemente 
aún influyan en tu experiencia menstrual.

Lo que escuchamos y aprendemos limita o resignifica la 
experiencia 

Del ciclo menstrual propiamente dicho, no supe mucho hasta que 
tenía quince años, durante el noveno grado, cuando una amiga 
expuso sobre el ciclo menstrual en el contexto del “aparato re-
productivo de la mujer”9 en la clase de Biología. De la menstrua-
ción no se habló a profundidad, simplemente se mencionó que 
formaba parte de ese ciclo. Lo que recuerdo claramente es que 
aprendí sobre el ciclo menstrual principalmente enmarcado en la 
función reproductiva; es decir, centrado en la fertilidad y en cómo 
los órganos se preparan para la reproducción. Al recordar esta 
información en retrospectiva, me doy cuenta de que aprendí a 
reconocerme desde un cuerpo orientado hacia la reproducción y 
el embarazo. Es irónico, ya que en primaria10, mediante un video 
titulado De dónde venimos11, me enseñaron cómo “se hacían las 

9 Es importante destacar que el término “aparato reproductor” refleja un enfoque andro-
céntrico en la biología. Estos órganos no solo tienen funciones reproductivas; también 
cumplen roles fundamentales en la salud general del cuerpo, los cuales han sido invisibi-
lizados durante mucho tiempo para negar el placer y la libertad que estos órganos pue-
den aportar a nuestra vida. Además, es crucial resaltar que el ciclo menstrual es un signo 
vital, lo que significa que su impacto no se limita únicamente a la salud reproductiva.
10 En Colombia, la primaria corresponde a los primeros años de educación escolar.
11 https://youtu.be/5fvuYVZLK8w



30

y los bebés”, mostrando las diferencias físicas entre los cuerpos 
que aportan óvulos y espermatozoides. Paradójicamente, no se 
habló del ciclo menstrual ni de la menstruación.

¿Recuerdas cómo aprendiste sobre el ciclo y la reproducción? 
¿La forma en que te enseñaron traía consigo alguna carga 
moral? ¿Te explicaron en qué consistía la menstruación?

Entonces, de niña aprendí cómo se embaraza una mujer desde 
el acto sexual, pero cuando yo ya menstruaba, me hablaron del 
ciclo menstrual enfocado en la reproducción. En conclusión, lo 
que aprendí en algunas clases de Biología, tanto de niña como 
de adolescente, sobre mi cuerpo sexual, fue enfocado a que te-
nía “un aparato reproductivo”. Además, que la función de este 
“aparato” era solamente para reproducirme, pero no se abordó 
la comprensión real de mi ciclo menstrual, que implica muchas 
cosas más allá de la reproducción. Por lo tanto, la menstruación 
se invisibiliza desde las aulas escolares y en casa nos comparten 
la información mínima, pues es la que también recibieron desde 
los colegios (en caso de haber tenido acceso a la educación). De 
esa manera es que se aprende a menstruar12.

Así pasaron los años, y con lo que aprendí en clase de Biología 
—que, a propósito, lo olvidé más pronto que tarde, pues no 
consideraba que fuera información relevante para mí—, llegué 
a mis años universitarios. Seguía tramitando mi menstruación 
con discreción y con la seguridad de mantener una toalla en la 
maleta, por si me llegaba y para evitar “accidentes”. No habla-
ba con nadie sobre si la tenía o no, ni siquiera con mis parejas. 
Para mí, menstruar en ese momento era de las situaciones que 
consideraba más privadas; solo hablaba del tema con mi mamá 
exclusivamente para que me comprara las toallas13. Así, la con-

12 Con “aprender a menstruar” me refiero a los significados que vamos incorporando 
alrededor de la experiencia menstrual que se han conformado por lo que aprendemos en 
la familia, en la escuela, de las amigas, de la publicidad alrededor de la menstruación y 
que intrínsecamente buscan invisibilizar la menstruación.
13 Reconozco que, a pesar de mi ignorancia con respecto a la menstruación, estuve en un 
lugar privilegiado al tener con qué gestionar la sangre menstrual. Mi mamá me daba la 
posibilidad de elegir las toallas que quería, y soy consciente de que, desafortunadamen-
te, no todas las mujeres y personas menstruantes cuentan con este privilegio. Aún debe-
mos seguir trabajando para eliminar el tabú y el estigma con respecto a la menstruación, 
para que la experiencia de menstruar sea digna para todas y todes.



31

versación no pasaba de ir a hacer mercado con ella para elegir 
las toallas que quería. La información que tuve sobre mi ciclo y 
la menstruación fue limitada. No quería profundizar en ello, ni 
siquiera teniendo una vida sexual activa. Recuerdo que registra-
ba los días que sangraba en una hoja, donde trazaba una tabla 
con los días del año, pero no sabía cómo funcionaba el ciclo. Fui 
aprendiendo a menstruar desde el silencio y la vergüenza, sin 
interesarme por conocer el ciclo menstrual.
A partir de una experiencia que tuve a mis 21 años, cuando sufrí 
un embarazo ectópico en el ovario derecho14, decidí empezar a 
buscar métodos para planificar, pero aun así, no sabía en qué 
consistía el ciclo. Simplemente encontré que una de las solucio-
nes que daban era tomar una pastilla todos los días, excepto la 
semana del “sangrado”. Me parecía tan engorroso el tema de las 
pastillas que busqué otras formas de anticoncepción y llegué a 
los parches anticonceptivos. Estos se ponían cada semana, ex-
cepto el día de sangrado. Es evidente que, a pesar de que indagaba 
por la anticoncepción, seguía sin intentar comprender mi ciclo; 
esto era algo que ni se me ocurría.

14 Esta experiencia me marcó profundamente porque estuvo caracterizada por un dolor 
intenso en mi alma. Cuando se manifestó el malestar, estuvo acompañado por fuertes 
dolores abdominales que yo creía que eran una indigestión. En realidad, estaba teniendo 
una hemorragia interna a causa de un embrión que estaba creciendo en mi ovario de-
recho y que, por obvias razones, no iba a poder seguir creciendo, menos nutrirse desde 
allí para sobrevivir. Yo no esperaba quedar embarazada, pensaba que iba a correr con la 
misma suerte que siempre y confiaba en que no me iba a pasar a mí. De ese nivel era mi 
ignorancia respecto a mi cuerpo y mi fertilidad, pero la situación se manifestó con una 
emergencia, pues me desmayé por lo mal que me sentía. Estaba teniendo una hemorra-
gia interna de dos litros de sangre, por lo cual me hicieron una intervención quirúrgica. 
Recuerdo que después de esa intervención pasé mucho tiempo deprimida y confundida, 
sobre todo porque el apoyo que recibí en casa fue desde las herramientas que tenían. En 
este momento no lo juzgo, pero desde las reflexiones que ahora puedo hacer, entiendo 
muchas cosas que viví después de ese momento. Mi familia me decía: “Tranquila, ya 
estás bien, sobreviviste” (porque hubiera podido haberme muerto si no llegaba a tiempo 
al hospital). Además, me recalcaban que menos mal fue así porque podía seguir estu-
diando sin interrupciones. Pasaron las semanas y yo seguía deprimida hasta que un día 
mi mamá me regañó y me dijo que dejara “la bobada”. Después de que se cumplieron 
los días de reposo sugeridos en la clínica, no volví a hablar del tema, no sabía con quién 
podía hablar de lo que sentía; ese nudo perduró por muchos años en mi garganta. Ahora 
entiendo que había tenido una depresión postparto sin saberlo, influenciada por ese 
cambio en mis hormonas, y que era normal que sintiera lo que sentía. Tenía un desazón 
tremendo que en ese entonces me limitó a hacer cosas. Mi desequilibrio hormonal ya 
se manifestaba con ese embarazo ectópico y yo no lo sabía. Tampoco la ginecóloga lo 
sugirió, solo me dijo que era como “un perro a cuadros” porque esos embarazos solo le 
pasaban a muy pocas mujeres.



32

Lo anterior me revela demasiada información. En mi caso, siem-
pre he sido una persona que, cuando siente curiosidad por algo, 
investiga hasta saciarse del tema. A pesar de eso, no contem-
plaba la posibilidad de aprender sobre mi propio cuerpo. En 
mi inconsciente, era algo vetado, y la ginecóloga tampoco me 
sugirió indagar por más información. Sin embargo, debo reco-
nocer que conté con acceso al sistema de salud y que a pesar 
del desconocimiento, fui privilegiada. ¿En algún momento de tu 
vida quedaste embarazada sin entender cómo funcionaba tu 
ciclo? Si no fue tu caso, ¿conociste a alguna persona que le 
haya pasado? ¿Tú o alguna amiga han tenido que enfrentar 
un aborto, ya sea espontáneo o inducido? Si hubo aborto, ya 
sea provocado o espontáneo, ¿tenían conocimiento suficien-
te de cómo funciona el ciclo menstrual? ¿Recuerdas qué pasó 
después y cómo manejaste esa situación?

Aún me cuestiono y me parece irónico darme cuenta en este 
momento de que, desde los 15 años, me involucré activamente 
en el activismo animalista y social, pero mi propio cuerpo se-
guía siendo un territorio ajeno para mí. Estaba involucrada en 
las movidas políticas y llevaba tiempo en ellas, pero a los 21 
años aún ignoraba mi menstruación, gestionaba mi sangrado 
con discreción y total desinterés. Cabe aclarar que el feminismo 
era menospreciado en los círculos políticos en los que militaba 
por considerarse luchas “posmodernas”. Hasta hace poco, me di 
cuenta de que no es así, y agradezco profundamente las formas 
en que el feminismo ha tocado no solo mi cuerpo, sino también 
mi ser y mi alma. No obstante, es importante mencionar que, 
aunque el feminismo ha abierto las puertas para hablar sobre 
la menstruación,  todavía tiene una deuda pendiente con este 
tema. De hecho, muchas feministas se rehúsan a hablar de la 
menstruación15. Así como yo en ese momento, prefieren ignorar-
la, no atravesar esa experiencia corporal tan vivida y mantenerla 
al margen de sus discursos. Ahora entiendo por qué no quería 

15 No pretendo que la menstruación sea la única agenda del feminismo; hay muchas lu-
chas necesarias que, por supuesto, deben ser abordadas. Sin embargo, lo que quiero se-
ñalar sobre la menstruación es que es una experiencia personal y corporal que no puede 
seguir siendo ignorada ni silenciada. Lo personal es político: el cuerpo, sus experiencias 
y la forma en que se gestionan también son asuntos de política.



33

hablar de mi menstruación. En mi caso, no quería verme a mí 
misma; me adapté y me alineé con “ese cuerpo ideal que no es el 
menstrual que mancha, aunque sí es el menstrual reproductivo 
y/o cíclico” (Tarzibachi, 2017). Fui fiel a lo que proponían los co-
merciales de televisión, guardé toda la discreción posible cuando 
menstruaba. Además de ser una carga, era una negación total 
de mi cuerpo. ¿En algún momento has buscado invisibilizar tu 
menstruación? ¿Por qué crees que sí o que no, y qué factores 
crees que influyeron en esto?

Recuerdo que en la universidad, en una ocasión, se tocó el tema 
de la menstruación en una materia, basándose en los registros 
etnográficos de una de las “vacas sagradas” de la antropología. 
Sin embargo, ese enfoque sobre la menstruación se presentó 
desde la perspectiva del tabú, y no llegué a conocer otros enfoques 
al respecto, a pesar de la existencia de un destacado trabajo 
realizado por la antropóloga Alma Gottlieb16, que evidencia que 
no todas las culturas experimentan la menstruación desde una 
perspectiva tabú.

Fue a mis 24 años, cuando comencé mi primer trabajo como 
antropóloga, que me cuestioné la forma en que experimentaba 
mi menstruación. Entré por primera vez a una comunidad en el 
Río Mirití-Paraná, en el nororiente de la Amazonía colombiana. 
Mis colegas ya me habían comentado que, cuando estuviera en 
comunidad, debía avisar si estaba menstruando. Aunque para 
mí era vergonzoso comentar algo que siempre había mantenido 
a discreción, sabía que, como antropóloga en un territorio ajeno, 
debía priorizar una “ética de respeto” hacia quienes me recibían. 
A los dos días de estar allí, me llegó la menstruación y avisé en 
la mañana a una de las mujeres mayores que estaban presentes. 
A pesar de la vergüenza y la incomodidad que sentía, me sor-
prendió ver que el trato hacia mí no cambió; no hubo señales de 
asco ni molestia.

Cabe aclarar que todos se enteraron de que estaba menstruan-
do porque, al avisar a la mujer, ella fue a contar a la maloca. 
Todas las personas presentes en ese momento tuvieron que salir 

16 Véase Buckey y Gottlieb (2002)



34

para que el payé se encargara de sacar los objetos “mágicos” del 
lugar. Después, me dijeron que ya se podía volver a entrar y que 
yo debía ser la primera en hacerlo17. Me sentí muy avergonzada, 
pensando: “Ahora todo el mundo lo sabe”. Incluso escuché co-
mentarios como “¡Ah, es la blanca!”18. Me sentí señalada, pero 
luego, al entrar a la maloca, todas las demás personas entraron 
detrás de mí.

Dentro de la maloca, todas y todos continuaron hablándome de 
la misma manera; no sentí que alguien se alejara de mí, ni me 
sentí discriminada, lo cual me hizo pensar que la que insistía en 
sentir vergüenza por su menstruación era yo. Al final del día, 
la mujer a la que le había comentado que estaba menstruan-
do se me acercó y me contó que, en su cultura, tenían ciertos 
cuidados cuando las mujeres menstruaban, y que esos cuidados 
los hacían para garantizar la salud de la mujer. No percibí en ella 
prevención ni tabú sino, por el contrario, consejo. Creo que nunca 
había hablado con alguien abiertamente sobre la menstruación, 
y eso me marcó significativamente. Por primera vez cuestioné el 
sentirme avergonzada por menstruar. A pesar de que fuera de 
conocimiento público, ese momento fue toda una revelación en 
mi existencia. Si has tenido la oportunidad de cuestionar la 
forma en que te acercabas en un principio a la menstruación, 
¿qué fue lo que detonó ese cambio? ¿Puedes identificar de 
qué manera cambió tu vida a partir de un cambio en la con-
cepción de la menstruación?

A partir de esa experiencia en comunidad, dejé a un lado la dis-
creción y la vergüenza se fue disolviendo. Al regresar a Bogotá, 
empecé a explorar espacios de círculos de mujeres, donde conocí 
la copa menstrual y formas de acercarme a mi menstruación fuera 
del tabú y el estigma. Empecé a indagar sobre cómo funcionaba 
el ciclo menstrual y a entender por qué este es un reflejo de mi 

17 La situación no fue dramática, sino pragmática. Cuando una mujer está menstruan-
do, como era mi caso en ese momento, se hacen unos ajustes logísticos para permitir 
que pueda volver a entrar a la maloca. Se realizó un procedimiento que respondía a sus 
creencias y costumbres. Cabe aclarar que yo era una mujer que no formaba parte de la 
comunidad, lo cual influyó en la forma en que recibí el trato.
18 Aunque soy mestiza, allá me consideran blanca. En las comunidades, el lugar de “pri-
vilegio” está asociado con la blanquitud.



35

salud general. En definitiva, empezó a crecer en mí la semilla 
del autoconocimiento, la cual sigue creciendo. La menstruación 
se volvió mi oráculo, mi pasión y el conocer mi ciclo me llevó a 
aceptar quien soy yo. Para mí, la menstruación se convirtió en 
una gran herramienta para incentivar el amor propio. Lo anterior 
también lo he comprobado con las mujeres que he acompañado. 
Acercarme a mi menstruación sin tabú ni estigma me abrió las 
puertas para empezar a identificar cuál era mi medicina perso-
nal. El camino sigue junto con todo el descubrir que trae el reco-
nocimiento de la menstruación. Esa experiencia va más allá de lo 
íntimo, con su incidencia en el ámbito público: desde lo cultural, 
social, económico y político. De esta manera, se desaprende a 
menstruar19 para aprender a menstruar emancipadamente20.

Mientras leías y reflexionabas sobre tu experiencia menstrual, es 
posible que hayas encontrado similitudes y diferencias. La forma 
en que te acercaste a la menstruación en tus primeros años de 
vida podría haber variado: en algunos casos con más privilegios, 
en otros con menos, o con dificultades para acceder a productos 
de gestión menstrual. Algunas experiencias pueden haber estado 
marcadas por dolor físico, otras por incomodidad y vergüenza, y 
en pocos casos, por celebración durante la menarquia. 

Entonces, después de reflexionar retrospectivamente sobre 
cómo “aprendiste a menstruar”, te invito a preguntarte qué in-
cidencia tuvo esa clase de Biología en la que se mencionó la 
menstruación o, al menos, el ciclo menstrual.

Desde mi experiencia trabajando con mujeres, he encontra-
do que, en la mayoría de los casos, la educación escolar no ha 
ofrecido reflexiones que promovieran una experiencia menstrual 
libre de tabúes y prejuicios. Las clases de Biología, por lo tanto, 
no fueron objetivas. La información recibida de la menstruación 
y del ciclo se centró en la reproducción, pero no en la posibi-
lidad de explorar los ritmos del cuerpo como una herramienta 

19 Cuando se deconstruyen los aprendizajes en torno a la menstruación que han sido car-
gados de estigma, tabú, vergüenza y que se han enmarcado en el ámbito reproductivo.
20 Experiencias en torno a la menstruación que promueven la exploración y el autocono-
cimiento. Menstruar en dignidad y en la forma que se considere la más conveniente para 
quien menstrua.



36

de autoconocimiento. La enseñanza del ciclo “reproductivo” se 
impartió con discursos morales sobre el embarazo temprano, 
intrínsecamente cargados de culpa por explorar la sexualidad, 
y la menstruación no se enfatizó, a pesar de ser una experiencia 
corporal profundamente marcada y sentida.

Por lo tanto, si la clase de Biología no se encargó de acercarnos 
a la menstruación, ¿cómo podemos proponer que esa ciencia 
nos acerque a ella de una manera consciente y liberadora? 
¿Qué habrías querido saber para que la experiencia que atra-
vesaste en tus primeros años de menstruación hubiera sido 
positiva?. Al principio del artículo definí qué se entendía por bio-
logía y enfaticé que no es una ciencia objetiva. De hecho, dudo 
que haya objetividad en cualquier ciencia, ya sea exacta o social. 

Proponer una biología con apellidos como “emancipadora” y 
“decolonial” implica definir estos términos para entender la car-
ga semántica planteada, ya que, en lugar de ser objetiva, esta 
biología contiene una apuesta política. Cuando hablo de biología 
emancipadora, me refiero a la posibilidad de liberar las expe-
riencias de los dispositivos de control que las subordinan des-
de el androcentrismo y la heteronormatividad. Me remito a lo 
decolonial como un proceso de descolonización de los saberes 
eurocéntricos que nos fueron impuestos, que consideran que la 
experiencia y el conocimiento son únicos y universales.

En palabras de Ochy Curiel, la descolonización es: “Una posi-
ción política que atraviesa el pensamiento y la acción individual 
y colectiva, nuestros imaginarios, nuestros cuerpos, nuestras 
sexualidades, nuestras formas de actuar y de ser en el mundo 
y que crea una especie de ‘cimarronaje’ intelectual, de prácticas 
sociales y de la construcción de pensamiento propio de acuerdo 
a experiencias concretas” (Curiel, 2009, p. 3).

En consecuencia, al reunir esos conceptos, se sugiere la Biología 
Emancipadora Decolonial (BED) como la disciplina que se interesa 
por el origen, estructura, desarrollo, crecimiento, función, genética 
y reproducción de animales, plantas y microorganismos, donde el 
androcentrismo y la heteronormatividad no son el punto de par-
tida. En cambio, se reconoce el conocimiento situado del sujeto 



37

que genera el saber en la disciplina, desde diversas formas de 
aproximarse al conocimiento, basadas en experiencias concretas 
en lugar de enfoques externos y que, al abordar temas en torno 
a la fisiología y la anatomía humana, liberan al cuerpo de cargas 
morales y de inequidad de género.

Por lo anterior, se propone la BED porque tiene una postura polí-
tica que busca que se “aprenda a menstruar emancipadamente”. 
Así que quiero proponer 6 aspectos que considero fundamentales 
para hablar de la BED como el terreno fértil para abordar la 
educación menstrual. Vale la pena aclarar que si dentro de las 
reflexiones que fuiste haciendo a lo largo del artículo no está 
incluido alguno de los aspectos que consideres necesarios, pue-
das incluirlo en este diálogo de saberes.

1.	 La biología y su posición situada: Es fundamental que desde 
las aulas escolares se haga explícito el carácter subjetivo de la 
ciencia. No se puede hablar de neutralidad cuando sabemos 
que el saber en torno al ciclo menstrual ha estado enmarca-
do en la reproducción y no en conocer la salud21 en general 
del cuerpo. Es importante destacar que el ciclo menstrual 
es un indicador de la salud y una ventana de entrada al 
autoconocimiento.

2.	 Menstruación libre de tabúes y estigmas: Es irónico que, a 
pesar de que más de la mitad de la población mundial está 
compuesta por mujeres y personas menstruantes, la mens-
truación aún sigue cargada de estigma22 y es un tema tabú23. 

20 Me acojo al concepto de salud desde la perspectiva de la Salud Colectiva (SC), que la 
entiende como un proceso social en constante movimiento. En consecuencia, la SC con-
sidera que la salud está determinada por las condiciones de vida y reconoce que no es 
un factor externo a lo social. Para profundizar en este enfoque, véase Basile, G. (2021).
21 ESTIGMA MENSTRUAL: Una marca de deshonra asociada con una circunstancia, cua-
lidad o persona relacionada con la menstruación o la experiencia menstrual. Esto incluye 
la mancha social y la pérdida de estatus debido a la menstruación. (Global Glossary for 
the Menstrual Movement, 2022)
23 TABÚ MENSTRUAL: Estrechamente relacionado con el “estigma menstrual”, un tabú 
puede manifestarse como una costumbre social que prohíbe hablar sobre una práctica 
o condición específica. Esto puede aislar potencialmente a los miembros de una comu-
nidad que podrían estar asociados con dicha práctica o condición. Los tipos de tabúes 
menstruales varían de una cultura a otra, y lo que puede considerarse un tabú mens-
trual en una cultura (o región) puede no serlo en otra. (Global Glossary for the Menstrual 
Movement, 2022)



38

No es casualidad que en el mundo existan más de 5.000 
eufemismos24 para referirse a ella en lugar de decir “mens-
truación”. Esto evidencia la evasión que existe para mencio-
nar esta palabra, y no en vano, la biología convencional ha 
limitado esta información al ciclo reproductivo. Además, la 
información que comúnmente se recibe en casa es mínima 
y asume que la educación escolar debería hacerse cargo de 
esto. Sin embargo, lo que no se reconoce es que la infor-
mación sobre la menstruación no se trasmite adecuadamen-
te. Por ejemplo, en algunos casos, esto se debe al estigma 
menstrual que marca y señala a una persona simplemente 
porque su cuerpo comienza a prepararse para ser apto para 
la reproducción. En otros casos, se enseña a menstruar des-
de la discreción, debido la vergüenza que genera el tabú25. 
En otros casos, la vergüenza es impartida por el tabú, y en 
casa se enseña a menstruar desde la discreción. Por lo tanto, 
ni en el colegio ni en casa se recibe una educación mens-
trual adecuada; así, las niñas “aprenden a menstruar” desde 
la desinformación, el miedo y la vergüenza. No obstante, es 
crucial que se le dé lugar a la menstruación y se comprenda 
como un suceso fisiológico que incide tanto en la vida pri-
vada como pública de una persona. Además, es importante 
reconocer que la experiencia menstrual está influenciada por 
condiciones sociales, culturales y económicas, que afectan 
cómo una niña o mujer maneja su menstruación.

3.	 Fisiología Emancipadora Informada: Es fundamental que 
el acercamiento que se haga al cuerpo, especialmente a los 
órganos sexuales, en la clase de Biología, se enfoque en 
conocer su funcionamiento y no solo desde la perspectiva 

24 Las organizaciones Madami y Period coordinaron la creación de The Glossary for the 
Global Menstrual Movement, publicado en enero de 2022, con el objetivo de romper 
los tabúes menstruales. Las colaboradoras de esta publicación afirman que el lenguaje 
contribuye a formar las creencias y actitudes que rodean las experiencias menstruales, y 
también afecta la forma en que las personas que menstrúan, así como las que no, sienten 
y entienden los períodos.
25 Algunas mujeres comentan que, cuando tuvieron su menarquia, lo primero que les 
dijeron sus padres fue: “cuidado se embaraza”. Esto convirtió el acercamiento a la mens-
truación y a su ciclo en algo dramático, limitando la posibilidad de experimentar y com-
prender su ciclo más allá de la reproducción.



39

reproductiva.  Aunque el útero es un órgano que tiene la fa-
cultad de gestar la vida, este no es su único fin y no debe ser 
enseñado únicamente en términos de esta función. Por otro 
lado, aunque los ovarios son responsables de la producción 
de óvulos, su función no se limita a esto. Como glándulas, 
juegan un papel crucial en el equilibrio hormonal y, por lo 
tanto, en el bienestar físico, emocional y mental de la salud 
de la mujer. Además, es fundamental descolonizar los nom-
bres de las partes de los órganos sexuales; por ejemplo, de-
bemos dejar de referirnos a las trompas como “de Falopio”, 
ya que no pertenecen a él, y llamarlas trompas uterinas.  Lo 
mismo ocurre con las glándulas de la vulva. Es necesario que 
liberemos los nombres de las partes de nuestro cuerpo de 
los apellidos de los hombres que se atribuyeron “descubrir-
las” en condiciones nefastas. Basta con conocer la historia 
de los orígenes de la ginecología moderna para comprender 
a qué me refiero.

4.	 El ciclo menstrual como signo vital: Si se va a hablar de cómo 
ocurre la reproducción humana, es fundamental y necesario 
que primero se aborde el ciclo menstrual. Sin este, no sería 
posible la reproducción, pero, como he mencionado anterior-
mente, no se puede limitar el saber a la función reproductiva. 
A pesar de que la ACOG reconoció que la “salud menstrual 
es un punto de entrada y una lente esencial para compren-
der y abordar el paso de la salud sexual y reproductiva de 
las mujeres. El ciclo menstrual acompaña a niñas y mujeres 
desde el comienzo de la pubertad hasta la menopausia y es 
un importante predictor e indicador de salud” (ACOG, 2006), 
encontramos que ni en la consulta ginecológica ni en la clase 
de Biología se les hace saber esto a las niñas. La historia 
sería diferente si desde que “aprendemos a menstruar” reco-
nociéramos nuestro ciclo como un signo vital y, por lo tanto, 
la menstruación como un indicador de salud. 

5.	 Autoobservación y autoconocimiento del ciclo menstrual 
para la autodeterminación de nuestro primer territorio, el 
cuerpo, la carne que habitamos: Es esencial que las niñas 
aprendan a llevar un seguimiento de su ciclo menstrual, 



40

enfatizando que, más allá de la fertilidad, el ciclo es una herra-
mienta para autoconocerse. El registro permitirá entender el 
ciclo no solo como un proceso fisiológico, sino también como 
uno influenciado por todas las dimensiones que marcan a la 
niña y a la mujer, tales como los cambios en el estado aními-
co, la alimentación, el patrón de sueño, los estados mentales 
y los cambios físicos experimentados. Esto, además de pro-
mover el autoconocimiento, responde a un proceso personal 
y social del funcionamiento general del ciclo menstrual y no 
solo del momento del sangrado. Reconocer el proceso cor-
poral del ciclo menstrual fomenta la conexión, la escucha y 
el autoconocimiento, promoviendo así la soberanía y la toma 
de decisiones informadas sobre el propio cuerpo.

6.	 Menstruar con dignidad: Es necesario que, desde la BED, 
se aborde la menstruación libre de tabúes y estigmas, y 
que se garantice que las niñas y mujeres tengan acceso a 
información suficiente sobre el ciclo menstrual. Además, es 
importante que se contemple, dentro de la información que 
se imparta, las diferentes formas que existen para gestio-
nar el sangrado menstrual. También se debe promover que 
cada niña o mujer pueda elegir el método que considere más 
adecuado para gestionar su menstruación. Debemos velar 
por que se pueda menstruar en condiciones dignas y libres 
de prejuicios. Reconocer que quien experimenta su ciclo es 
una persona activa en el cuidado de su cuerpo y, por lo tan-
to, puede decidir de manera consciente e informada sobre el 
mismo. Esto esclarece por qué menstruar es un acto político 
y cómo menstruar con dignidad contribuye a la equidad.

En conclusión, para abordar la Biología Emancipadora Decolonial 
(BED), es esencial fundamentar el enfoque en los seis preceptos 
mencionados anteriormente, los cuales deben servir como mar-
co para la Educación Menstrual. Si consideras que, dentro de las 
reflexiones que realizaste a lo largo de esta lectura, hay otros 
aspectos relevantes, te invito a incorporarlos. 



41

Referencias

ACOG, American Academy of Pediatrics Committee on Adolescence, 
American College of Obstetricians and Gynecologists Committee 
on Adolescent Health Care, Diaz, A., Laufer, M. R., & Breech, L. L. 
(2006). Menstruation in girls and adolescents: using the menstrual 
cycle as a vital sign. Pediatrics, 118 (5), 2245–2250. https://doi.
org/10.1542/peds.2006-2481

Basile, G. (2021). Clase 1a: VIH y Salud Colectiva [Video]. 
CLACSO TV. Recuperado de https://www.youtube.com/
watch?v=YrmWK7x01Z4&t=5s

Bastidas, M., Pérez, F., Torres, J., Escobar, G., Arango, A., & Peñaranda, 
F. (2009). El diálogo de saberes como posición humana frente al 
otro: referente ontológico y pedagógico en la educación para la sa-
lud. Invest Educ Enferm, 27(1), 104-111

Buckley, T., & Gottlieb, A. (1988). Blood Magic. University of California 
Press.

Curiel Pichardo, R. (2009). Descolonizando el Feminismo: Una perspec-
tiva desde América Latina y el Caribe. Mujeres en red, El Periódico 
Feminista. Recuperado de https://www.mujeresenred.net/spip.
php?article1600

DeCS. (s.f.). Recuperado de http://decs2020.bvsalud.org/cgi-bin/
wxis1660.exe/decsserver/?IsisScript=../cgi-bin/decsserver/decs-
server.xis&previous_page=homepage&task=exact_term&interfa-
ce_language=e&search_language=e&search_exp=Biolog%EDa

Steve, W. (Productor). (1985). ¿De dónde venimos? [Video]. Recuperado 
de https://youtu.be/5fvuYVZLK8w

Tarzibachi, E. (2017). Cosas de Mujeres: Menstruación, género y poder. 
Sudamericana.



42

“Eso es sucio, no se toca (la vulva)”; “guacala, saque la mano 
de allí (de la vulva)”; “te has lavado bien (la vulva menstruante), 
no vayas a estar oliendo”; “está menstruando, huele a pescado 
podrido”; “cuidado que se manche (con su sangre menstrual)”; 
“envuelva bien para que no se vea (la toalla higiénica/descarta-
ble)”; “tenga este calzón oscuro para esos días (de sangrado)”, 
“lave bien, que no se note esa mancha”. ¿Cuántas de estas frases 
escuchamos durante nuestra infancia y adolescencia? ¿De quié-
nes y dónde las escuchamos? ¿Cuántas de estas frases hemos 
reproducido (de manera directa o indirecta)? ¿Qué tienen en co-
mún? ¿Qué mensaje nos dejaron?

En general, rodear de una narrativa negativa lo que se dice sobre 
los cuerpos de las infancias carga de estigma la relación con el 
propio cuerpo. Para las infancias y adolescentes menstruantes, 
esto se agrava, dado que la menarquia1 representa un nuevo hito 
para estigmatizar sus cuerpos y procesos. Con la menarquia, el 
estigma asociado con la suciedad, previamente focalizado en la 
vulva, se comparte ahora con la sangre menstrual y la ciclicidad 
de la niña, niñe o adolescente.

En Abya Yala hablamos de cuidado menstrual:
Problematizando el concepto de 

“higiene menstrual” para forjar una 
educación libre de estigmas

Mariel Soledad Távara Arizmendi

1  Inicio de la primera menstruación



43

Crecer creyendo que hay un órgano del cuerpo, la vulva, y un 
proceso, la ciclicidad menstrual2, de los que no se debe hablar, 
mirar ni tocar, limita la exploración y desarrollo pleno de la se-
xualidad, libre de estigmatización y estereotipos. Esto genera 
una representación negativa sobre la menstruación, los cuer-
pos de quienes menstrúan y sus sexualidades. Además, genera 
una dificultad para identificar situaciones de violencias que se 
inscriben en nuestros cuerpos, sobre todo de violencia sexual, 
dado que “eso (el cuerpo/la menstruación) es sucio y no se debe 
hablar”. Este estigma refuerza la percepción de que un cuerpo 
menstruante es un cuerpo “malo”. Promover el autoconocimien-
to del cuerpo permite que las infancias y adolescencias desa-
rrollen prácticas de cuidado sobre sus cuerpos, previniendo así 
situaciones de riesgo y violencia.

De acuerdo con Silvia Tum (2017, como se cita en Aguilar-Ferro, 
2020), “la menstruación, a pesar de ser un acontecimiento en 
la vida de todas las mujeres (cisgénero), ha cobrado diferentes 
interpretaciones, significados, valores, retos y cambios, según el 
contexto en el que se vive. Sin embargo, las diferentes interpre-
taciones son siempre negativas y siguen siendo otro motivo de 
opresión y control sobre los cuerpos de las mujeres.” 

Para la Colectiva Guatemala Menstruante (2019), “el problema 
con la menstruación es que estamos recibiendo constantemente 
mensajes negativos que muchas veces llegan a nosotras de for-
ma inconsciente y distorsionan la realidad” (p. 22). Varios de los 
mensajes que reciben las infancias y adolescentes menstruantes 
sostienen la idea de que la menstruación es sangre sucia y que una/e 
siempre debe asearse bien para que no se note que está menstruan-
do. La exigencia de pulcritud para las personas menstruantes es una 
demanda constante, históricamente y religiosamente vinculada a 
la pureza y al estar libres de pecado, y hoy más relacionada con 
la limpieza para estar libres de “enfermedad”3, idea reforzada y 
normalizada por el término higiene menstrual.

2  Menstruación; pre-ovulación; ovulación; pre-menstruación
3 Durante mucho tiempo para nombrar que una mujer estaba menstruando se le decía 
“está enferma”. El sangrado menstrual no es una enfermedad ni es síntoma de una



44

La sangre menstrual no es sucia

La mayoría de mensajes que la sociedad adultocéntrica comparte 
con las infancias y adolescentes menstruantes les prepara para 
vivir la menstruación desde el rechazo. Un proceso fisiológico 
que es parte del desarrollo de todas las personas que nacemos 
con útero, termina siendo sinónimo de asco, vergüenza, silencio 
e invisibilización. Si el ingreso a este evento cíclico en nuestras 
vidas se marca negativamente, nuestra capacidad para rela-
cionarnos con ella (la menstruación), así como con nuestros 
cuerpos y nuestras identidades, se ve afectada del mismo modo. 

El sangrado menstrual es sangre que brota del cuerpo porque el 
cuerpo ya no la necesita, renovándose y cumpliendo su función 
como parte de la ciclicidad de nuestros úteros. Es un signo de 
salud. Es la única sangre que brota del cuerpo sin el ejercicio 
de la violencia. Es importante señalar que la sangre menstrual 
está compuesta por agua, células muertas del endometrio (teji-
do), lípidos, proteínas, hormonas4, nutrientes, minerales y célu-
las madre.  Muchas personas no saben que la sangre menstrual 
contiene más células madre que la médula ósea5. 

Sin embargo, la composición de la sangre menstrual se ve afec-
tada por los químicos tóxicos presentes en una serie de produc-
tos que utilizamos las personas menstruantes a diario. En 2017, 
investigadoras de la Universidad de Granada identificaron en la 
sangre menstrual de mujeres cisgénero adultas la presencia de 
componentes químicos, como parabenos y benzofenonas, que 
se encuentran en productos de “higiene personal”6. Según este 
estudio, es probable que la exposición a este tipo de sustan-
cias afecte la producción, función y características del sangrado 
menstrual (Jiménez-Díaz et al., 2016). Esto quiere decir que los 

4  Como la progesterona
5 Se puede conocer de la primera investigación sobre estos hallazgos en: https://
www.larazon.es/atusalud/salud/la-menstruacion-una-valiosa-fuente-de-celulas-ma-
dre-GG10349593/. Para ampliar esta información se puede revisar el artículo “Células 
Madre endometriales: Aplicaciones clínicas y terapéuticas”, en la revista Actualidad 
Médica N°800 (pp. 34 – 38): https://www.actualidadmedica.es/wp-content/uploads/800/
pdf/actualmed800.pdf#page=34 
6 También en cosméticos, cremas, bloqueadores solares, artículos para el hogar y fármacos



45

productos que usamos para asearnos y cuidarnos son los que 
contaminan nuestra sangre menstrual.

Es clave cambiar la narrativa que ha señalado a la sangre mens-
trual como algo sucio, asqueroso y malo. Es importante compartir 
información acerca de lo que es y no es la sangre menstrual. En 
talleres de educación menstrual7 para acompañantes de infancias 
y adolescentes menstruantes, se ha podido identificar que una 
mayoría de adultas aún no saben de dónde viene la sangre mens-
trual y cuáles son sus componentes. Persiste la desinformación y 
las ideas impuestas por el patriarcado y el capitalismo, sostenidas 
por sistemas de creencias presentes en las religiones, las sociedades, 
las transnacionales y los medios de comunicación. 

Recuerdo una frase del empaque de pañitos húmedos “íntimos” 
de la marca Nosotras: “Úsalos diariamente cada vez que entres 
al baño” y, de subtítulo, se lee “Nosotras frescura extrema”. Esto 
me hace pensar: ¿por qué la vulva necesita que la limpiemos 
con un paño húmedo cada vez que vamos al baño? Existe una 
narrativa en los medios de comunicación, promovida por las 
empresas de la “higiene íntima femenina” o femcare, que de-
manda que nuestras vulvas huelan a todo menos a vulva. Desde 
este tipo de mensajes publicitarios, se promueve la higienización 
innecesaria de nuestras vulvas, cuando ya está comprobado que 
los jabones, desodorantes “íntimos”, los paños húmedos y el uso 
frecuente de “protectores” diarios dañan nuestras vulvas, así 
como el pH y la microbiota vaginal. 

La necesidad de higienizar nuestros cuerpos representa una 
brecha de género que exige un nivel de limpieza que no se de-
manda para los cuerpos masculinos. ¿Se han preguntado si, así 
como existen tantos productos para el “cuidado femenino”, existen 
en la misma proporción productos para el “cuidado e higiene 
masculina”? Además, que la exigencia de higienizar nuestros 
cuerpos representa ganancias para el capitalismo, pues cada 
vez nos volvemos “consumidoras” de más y más productos para 
invisibilizar que menstruamos.

7  Facilitados por el Proyecto Somos Menstruantes (Perú)



46

Les invito a realizar un experimento, visiten la zona de productos 
de aseo personal de un supermercado o tienda grande y cuenten 
cuántos productos de “higiene masculina” hay, así como cuántos 
jabones y desodorantes para el pene están en los anaqueles. 
Hasta ahora, en mi país, no he encontrado ninguno en un super-
mercado. Esta es una muestra más de la desigualdad en la que 
vivimos quienes menstruamos, reforzada por los estereotipos 
impuestos sobre nuestros cuerpos.  

¿A qué se llama higiene menstrual?

Al buscar en Google la palabra “higiene”, los primeros 15 resul-
tados, entre artículos, imágenes y videos, hacen referencia a la 
higiene como el cuidado de la salud para prevenir enfermeda-
des. Wikipedia8 define a la higiene como “el conjunto de conoci-
mientos y técnicas que aplican los individuos para el control de 
los factores que ejercen o pueden tener efectos nocivos sobre la 
salud” (Wikipedia, s.f.). El portal de Sésamo —sí, el de los per-
sonajes de Plaza Sésamo— menciona: “es importante que los 
niños comprendan que el aseo en sí mismos es importante para 
la salud y el bienestar, ya que protege el cuerpo de gérmenes y 
enfermedades” (Sésamo, s.f.).

Con estas definiciones, encontramos un vínculo entre la higie-
ne y la prevención de enfermedades. La higiene se refiere a las 
prácticas de aseo y limpieza que ayudan a prevenir contagios y 
enfermedades. Esto nos recuerda las prácticas de higiene am-
pliamente difundidas durante la pandemia del COVID-19. Ante 
esta situación, que pusó en pausa nuestras rutinas por casi dos 
años, nos hemos visto convocados a hablar y poner en práctica 
la higiene de manera intensiva. Sin embargo, el concepto de hi-
giene no siempre se aplica de manera efectiva en relación con el 
cuidado del cuerpo.

Si vinculamos estas primeras ideas sobre higiene con la ges-
tión del sangrado menstrual, surgen alertas importantes. Al 

8  Enciclopedia virtual de acceso libre y que suele arrojar los primeros resultados ante la 
búsqueda de algún concepto



47

hablar de higiene menstrual bajo este paradigma, nos referi-
ríamos a prácticas de limpieza destinadas a la prevención de 
enfermedades en relación con la menstruación y la ciclicidad de 
quienes menstrúan. Sin embargo, esta afirmación es inexacta, 
ya que, como señalamos anteriormente, menstruar no es señal 
de padecer ninguna enfermedad. Esta idea refuerza la desin-
formación y el tabú menstrual.

De acuerdo con los estudios realizados por UNICEF, las prácti-
cas de higiene menstrual se definen como:

el uso de materiales limpios de manejo menstrual por parte 
de mujeres y adolescentes, para absorber o recoger la sangre 
menstrual, que se pueden cambiar en privado tantas veces 
como sea necesario durante la menstruación, usando jabón 
y agua para lavar el cuerpo según sea necesario, y teniendo 
acceso a instalaciones para desechar los materiales usados 
de manejo menstrual. Ellas comprenden los elementos bási-
cos relacionados con el ciclo menstrual y cómo manejarlo con 
dignidad y sin molestias o miedo (Johnson et al., 2016, p. 03).

Si bien destacamos el interés de una entidad internacional como 
UNICEF en relación con las problemáticas vinculadas a la mens-
truación, creemos que el enfoque desde el que analizan estas 
problemáticas es limitado y presenta sesgos patriarcales y colo-
niales, que refuerzan estereotipos y niegan las experiencias de 
las infancias, adolescentes, mujeres y personas menstruantes en 
territorios específicos. Esto se puede confirmar al revisar la lista 
de países en los que propone sus intervenciones relacionadas 
con el manejo de la higiene menstrual, ya que principalmente 
son países considerados del “Sur”9. 

Además, es preocupante el vínculo entre la higiene menstrual y 
el concepto de pobreza menstrual. Ninguna mujer es pobre por 
menstruar. Las mujeres vivimos situaciones de pobreza debido 
a la desigualdad de género y a las opresiones a las que somos 
sometidas en el sistema heteropatriarcal, capitalista, colonial y 

9  Ubicados en el Abya Yala, África y Asia Meridional



48

androcéntrico en el que vivimos. La estigmatización vinculada a la 
menstruación es un dispositivo de estos sistemas de dominación. 

Estas ideas también han sido reforzadas por las religiones, que 
han tratado a nuestros cuerpos y sus procesos como impuros. 
Por ejemplo, la religión católica y las iglesias evangélicas refuer-
zan mensajes negativos sobre la menstruación y los cuerpos de 
las mujeres menstruantes, limitando incluso su participación en 
ciertas actividades. Estas religiones sostienen que la menstrua-
ción es la continuación del “pecado de Eva”, una marca heredada 
por todas las mujeres y personas que nacemos con útero.

Hoy, esa impureza se manifiesta en la necesidad de pulcritud, 
haciendo que nuestros cuerpos aparezcan como cuerpos sucios 
que producen sangre menstrual, la cual es tratada como uno de 
los desechos más desagradables. En algunas familias, las mujeres 
incluso tienen un lavatorio específico para lavar la ropa interior 
manchada de sangre. Aunque esta parece una práctica de aseo 
amigable, transmitida por mujeres de generación en generación, 
en realidad envía el mensaje de que nuestras prendas mancha-
das de sangre no deben mezclarse con otras prendas porque las 
ensuciarán y las marcarán. 

Hablar de higiene menstrual marca negativamente los cuerpos 
de las infancias, adolescentes, mujeres y todas las personas 
menstruantes. Tratar el sangrado menstrual como una cuestión 
a higienizar es tener una perspectiva limitada y estereotipada de 
nuestra ciclicidad. No es natural la higienización de nuestras vul-
vas y cuerpos; lo natural es el autoconocimiento y autocuidado.

Cambiar la narrativa higienizadora es tarea de la educa-
ción menstrual

¿Recuerdan lo difícil que fue habitar nuestros cuerpos mens-
truantes a partir de la menarquia? Los “cuidados” que se nos 
impusieron incluyen: “no toque (esa sangre)”, “lávese bien las 
manos”, “use esta toallita (húmeda) para limpiarse y evitar oler 
mal”, “si se manchó, tápese”, “lave bien su ropa”, entre otras ex-
presiones normalizadas que refuerzan la narrativa de que la sangre 



49

menstrual es sangre sucia, sangre mala, sangre que el cuerpo 
desecha. Si estos mensajes fueran cambiados por mensajes li-
bres de prejuicios y estigma, el acercamiento de las infancias 
y adolescentes menstruantes a su ciclicidad, en específico a su 
menstruación, sería diferente.

Por ello, quienes practicamos educación menstrual preferimos 
generar mensajes que permitan la resignificación del sangrado 
menstrual, fomentando un acercamiento amable que desestig-
matice nuestros cuerpos y procesos. Utilizamos términos como 
prácticas de autocuidado, cuidado menstrual o salud menstrual. 
Cambiar los términos nos permite acercarnos de manera positiva 
y en clave de bienestar a nuestros cuerpos y sus procesos.

Asumiendo lo señalado por Eugenia Tarzibachi (2017), quien 
afirma que la menstruación “tiene una potencia de marcación de 
género semejante a cuando se le asigna un sexo al bebé al mo-
mento de nacer” (p. 24), es fundamental romper con las narrativas 
que negativamente marcan a quienes nacemos con útero y que, 
desde ese momento, limitan nuestro accionar e identidades de 
género. Transformar los mensajes que vinculan la menstruación 
con la higiene contribuye a romper con la vergüenza y estigmati-
zación asociadas a la menstruación. Apostemos por perspectivas 
emancipadoras y de autoafirmación.



50

Referencias

Aguilar-Ferro, A. (2020). Del secreto a la colectividad: emociones, 
ciclicidad y menstruación en la experiencia de mujeres activistas 
menstruales de la colectiva Guatemala Menstruante y en Abya Yala 
(Tesina inédita de diplomatura). Universidad Nacional Autónoma 
de México, México.

Guatemala Menstruante. (2019). Rojo menstrual. En Cuerpos y sexua-
lidades libres (pp. 21-22). Ediciones La Cuerda, Guatemala.

Jiménez-Díaz, I., Iribarne-Durán, L. M., Ocón, O., Salamanca, E., 
Fernández, M. F., Olea, N., & Barranco, E. (2016). Determination 
of personal care products—benzophenones and parabens—in hu-
man menstrual blood. Journal of Chromatography B, 1035, 57–66. 
https://doi.org/10.1016/j.jchromb.2016.09.015 

Johnson, L., Calderón, T., Hilari, C., Long, J., & Vivas, C. (2016). Impactos 
del manejo de la higiene menstrual, experiencia de niñas adoles-
centes en la escuela en la Amazonía de Bolivia. UNICEF, La Paz, 
Bolivia.

Plaza Sésamo. (s.f.). Higiene personal. Recuperado de https://plazase-
samo.com/articulos/higiene-personal.html

Tarzibachi, E. (2017). Cosa de mujeres: menstruación, género y poder. 
Sudamericana, Argentina.

Wikipedia. (s.f.). Higiene. Recuperado de https://es.wikipedia.org/wiki/
Higiene



51

Para hacer un análisis de las variables que propone este texto 
—espiritualización, despolitización y menstruación—, comenzaré 
examinando la persistencia del tabú en torno a la menstruación, 
enfatizando los efectos que este genera en la relación con el 
cuerpo de las mujeres y personas que menstrúan en una cul-
tura misógina. Luego, presentaré el fenómeno emergente de 
los movimientos de espiritualidad femenina como caminos para 
dignificar lo femenino, indagando en los posibles riesgos que 
conlleva la creación de nuevas formas del “deber ser femenino”. 
Además, abordaré la educación menstrual como respuesta a los 
sistemas de opresión que operan en el cuerpo de las mujeres 
y como apuesta a deconstruir los relatos de un tema históri-
camente negado. Finalmente, analizaré dos experiencias que  
permiten tender un puente entre la espiritualidad femenina y la 
politización de la menstruación.

Las narrativas que se han construido a lo largo de la historia 
en torno a la menstruación han perpetuado estigmas, tabúes y 
discursos misóginos que sustentan una serie de prácticas con 
una carga histórica, social, cultural, biomédica y religiosa que 
impacta la relación que mujeres, niñas y otras personas mens-
truantes establecen con sus cuerpos. Esto deriva en una relación 
de desprecio, culpa, asco, vergüenza, miedo y desventaja, expe-
riencias que se instalan desde la pubertad y generan exclusión, 
discriminación y violencia.

Espiritualización y despolitización de la 
menstruación

Claudia Patricia Monsalve Arboleda



52

Estas realidades han cargado un proceso biológico como la 
menstruación de una patologización que condiciona la experien-
cia corporal en el mundo privado, y restringe la experiencia de la 
vida pública, por lo que opera como mecanismo de control de los 
cuerpos para beneficio del sistema patriarcal y capitalista. Estos 
mecanismos de control tienen una gran capacidad de reinventar-
se. Por ejemplo, en la actualidad, desde la industria del cuidado 
femenino, surge el discurso de la higiene menstrual, que  sostiene, 
desde un relato biomédico, la noción de suciedad y define cuáles 
son las formas dignas, modernas y decentes de menstruar, lo que 
profundiza las brechas de género y los discursos colonizadores. 

En este contexto, que complejiza la relación con lo femenino, 
han surgido nuevas espiritualidades. Con ellas, han emergido 
también símbolos, prácticas y relatos de la feminidad y del ser 
mujer, que han devenido en el movimiento del sagrado femenino. 
Este movimiento, por un lado, hace un aporte a la dignificación 
de lo femenino, un aspecto clave en una sociedad misógina; por 
otro lado, frecuentemente romantiza la menstruación y univer-
saliza la experiencia menstrual. En Abya Yala, han proliferado 
espacios de empoderamiento para mujeres, así como espacios 
colectivos de sanación, cuidado y celebración, que rompen con 
las lógicas jerárquicas.

Un aspecto fundamental es que dan lugar y centro a la figura de 
la diosa, silenciada por religiones y patrones sociales, culturales 
y políticos patriarcales, lo cual nutre la identidad femenina desde 
referentes con mayores matices que la “puta y la santa”. Esto 
contribuye a una enunciación propia y posibilita reconocerse, 
habitarse, reivindicar el placer, la relación con los fluidos y, de 
manera particular, con el sangrado menstrual, permitiendo una 
reconciliación con esa experiencia.

Algunas de estas espiritualidades toman fuerza en saberes 
propios del sur, retoman prácticas ancestrales y promueven la 
descolonización de la espiritualidad. Un aspecto clave que se 
identifica es la importancia de los rituales de paso en general, y 
de la menarca en particular.  Los rituales de paso pueden gene-
rar escenarios de simbolización y apropiación de herramientas y 
conocimientos que habilitan nuevas experiencias y aportan a la 



53

vivencia de los cambios, ciclos vitales y ritmos del cuerpo; sin em-
bargo, también pueden quedarse solo en la forma y no considerar 
el contenido de prácticas ancestrales que, en ocasiones, refuerzan 
mandatos de género como la maternidad hegemónica y el hetero-
patriarcado, con prácticas que indican que la niña, ahora mujer, ya 
está “lista” para quedar embarazada y ser esposa.

Entendiendo que las cosmovisiones de cada comunidad trans-
parentan su visión del mundo y que cada una es compleja y di-
versa, es claro que algunos mandatos tienen un peso particular 
para las mujeres. De acuerdo con Eugenia Tarzibachi (2017), en 
su libro Cosa de mujeres: Menstruación, género y poder, “aun-
que más no sea por discursos con sesgos esencialistas que en-
lazan la feminidad y la menstruación con nuevos modos u otros 
que recomponen y analizan críticamente la trama de poder que 
posiciona la menstruación como abyección, esa sangre empieza 
a provocar orgullo o, al menos, a desplazar el predominio de la 
vergüenza y el asco como formas naturalizadas de vivir el cuer-
po menstrual” (p. 296). 

Por ello es necesario poner la lupa en algunas propuestas que 
promueven una relación sagrada con el sangrado menstrual, 
puesto que son comunes los relatos que definen las formas co-
rrectas de menstruar. Por ejemplo, se asume que, si se menstrua 
en determinada fase de la luna, indica una desarmonía, o si la 
mujer no está en conexión con su sangrado de forma sagrada, 
esto generará catástrofes en la naturaleza, intercambiando un 
tabú por otro. Narrativas que derivan en la enajenación de la 
propia experiencia menstrual.

Por tanto, nos encontramos ante una tensión entre el manteni-
miento de una visión esencialista y diferencialista de lo femenino, 
y el reforzamiento de la agencia respecto al cuerpo y el cuidado; 
un entrelazamiento entre continuidades y rupturas respecto a 
las ideologías médicas y sociales hegemónicas, y modelos más 
justos de relaciones de género (Guilló Arakistain, 2020, p. 33).

Lo que hace preciso señalar “la tensión que supone un trabajo co-
lectivo, pero también personal que es necesario hacer sobre esos 
sentidos sociales que cargan nuestras existencias generizadas y 
generalizadas” (Tarzibachi, 2017, p. 298). De allí la importancia 



54

de estar en constante sospecha sobre los discursos que dictan 
formas homogenizantes de vivir nuestros cuerpos. Es una invi-
tación a reflexionar y pensar colectivamente nuevas configura-
ciones, a desarrollar narrativas no estereotipadas, y a pensar el 
cuerpo y la experiencia menstrual desde configuraciones que 
aporten a romper con los relatos de vergüenza, silencio, miedo, 
y asco, cuestionando las relaciones de género y poder que allí 
se presentan.

Por ello se plantea la necesidad de politizar la menstruación, 
dado que ha sido el camino que ha permitido cuestionar el tabú 
menstrual, el cual ha imperado durante siglos como una expre-
sión de la misoginia, dejando hondas heridas en la identidad 
femenina: por lo tanto, en lugar de romantizar la menstruación, 
debe ser politizada. Son muchos los ejemplos del profundo daño 
que el tabú menstrual ha causado a dicha identidad; uno de los 
más reconocidos es la menstruación como un castigo divino, del 
cual varios libros sagrados dan cuenta. Según este relato, Dios 
castigó a Eva por morder la manzana, por ser curiosa. Otros re-
latos vinculan la menstruación con la impureza, describiendo el 
cuerpo como sucio, indigno y defectuoso. Un ejemplo es el caso 
de algunas mujeres indias a quienes se les prohíbe visitar tem-
plos, manipular alimentos, y deben dormir solas y aisladas de la 
familia durante sus días de sangrado, considerándolas “impu-
ras”. Estos mitos afectan negativamente la autoconfianza de las 
mujeres y perpetúan la enajenación del cuerpo.

En este punto de la historia, un componente indispensable que 
toma protagonismo desde las propuestas que trae la educación 
menstrual es la creación de narrativas emancipadoras. Estas na-
rrativas buscan fortalecer la autoconfianza y contribuir a romper 
con las narrativas dañinas sobre la experiencia menstrual. Estos 
procesos son más efectivos cuando se conectan con información 
científica. Por lo tanto, no basta con resignificar la relación con 
la menstruación para llevar a cabo la educación menstrual; es 
necesario comprender la complejidad histórica y contextual del 
tabú menstrual, identificar las narrativas opresoras en torno a 
la menstruación y la sexualidad de las mujeres y otras personas 
que menstrúan, y fundamentar las prácticas desde un enfoque 
de Derechos Humanos (Ramírez, 2021).



55

Cierro con dos experiencias gestadas en la ciudad de Medellín 
desde el colectivo Artemisa: el círculo de mujeres “Luna llena de 
Castilla” y la “Siembra de sangre menstrual por la vida”. Estas 
iniciativas demuestran que se pueden promover y rescatar las 
espiritualidades del sur, conectadas con el contexto, que parten 
de una lectura de las realidades del territorio, que cuestionan la 
naturalización de las violencias contra las mujeres y lo conjugan 
con el derecho a la calle y a la esfera pública, contribuyendo así 
a sanar los dolores históricos del ser mujer.

La ofrenda de sangre menstrual por la vida es una propuesta 
que se gestó en 2015 y se llevó a cabo durante tres años, en 
el marco de la conmemoración del Día Internacional del No a 
la Violencia contra las Mujeres, el 25 de noviembre. Esta ini-
ciativa, irreverente en su naturaleza, llama la atención sobre la 
normalización y aceptación de la sangre que corre por las calles 
como resultado de la violencia patriarcal, al mismo tiempo que 
destaca el escándalo, el estigma y la vergüenza que genera una 
mancha de menstruación. 

Esta ofrenda utiliza elementos simbólicos para irrumpir en la ciu-
dad con propuestas discursivas que incomodan, pues no era un 
tema que se nombrara en público. Desde este espacio, la mancha 
que ha sido escondida por siglos es mostrada con dignidad: las 
mujeres pintan con su sangre menstrual en un espacio público, 
exponiendo dibujos y consignas al ojo del transeúnte.

El evento desarrolló una agenda que incluyó un conversatorio 
sobre las violencias contra las mujeres, pintura con sangre mens-
trual, homenaje a las mujeres asesinadas en la ciudad cada año, 
y un ritual de ofrenda colectiva de sangre menstrual por la vida 
de las mujeres que reivindica la consigna “Que la única sangre 
que corra por el cuerpo de las mujeres sea la sangre menstrual… 
¡sangre de vida!”. Esta manifestación en favor de la vida y la dig-
nidad de las mujeres, a la vez constituyó una acción política y un 
rezo por la tierra, por la vida, la dignidad y la memoria.

Es un evento que invita a reflexionar en comunidad sobre algo 
que nos han enseñado a ocultar, de manera que la menstruación 
se convierte en un espacio de resistencia, un cuerpo político que 
puede ser subversivo, relacionado con la conformación de las 



56

identidades y relaciones sociales que rompen con el silencia-
miento en el que se encarceló la menstruación durante siglos.

En 2014, el colectivo Artemisa creó el círculo de mujeres “Luna 
llena de Castilla”. Decidieron llevar a cabo este encuentro en el 
barrio Castilla, un barrio popular de la ciudad de Medellín, reu-
niéndose en un parque público, el Parque Juanes de la Paz, que 
tiene historias de feminicidios y violencias sexuales. Con esta 
elección, recordaban estas memorias y reivindicaban el derecho 
a habitar la ciudad sin miedos. Desde sus inicios, el círculo buscó 
que al espacio pudieran sumarse mujeres diversas; por ello, 
decidieron hacerlo en la calle, siendo visible y apropiándose de 
un espacio público.

Este círculo es un encuentro con lo personal, lo colectivo, lo po-
lítico y lo espiritual, donde se diluyen las jerarquías y las formas 
de saber verticales. El círculo conjura la palabra, la mirada y el 
poder, dando lugar al saber adquirido por cada mujer. Se sostuvo 
de forma ininterrumpida durante 4 años, cada luna llena, propi-
ciando un encuentro con la propia historia y la historia colectiva 
de las mujeres, abordando aspectos claves como la sexualidad, 
el placer, la maternidad, la ciclicidad y el uso de plantas para el 
cuidado de la salud de las mujeres, convirtiéndose en un espacio 
para la sanación del relato femenino.

Si bien son experiencias que tendrán asuntos por revaluar, ante 
los retos de proponer caminos que permitan integrar la espiri-
tualidad femenina con una postura crítica y politizada, pueden 
dar algunas luces para la restauración del lugar de las mujeres 
en la historia. Como experiencia individual y colectiva, permiten 
traer a la memoria representaciones sociales sagradas y profa-
nas como fuente de integración con esas partes escindidas de la 
identidad femenina por el patriarcado: la fuerza, la sabiduría, el 
poder, el placer, la furia y la libertad.

Es evidente que siglos de patriarcado siguen en la psique indi-
vidual y colectiva, y no se pueden desandar en unas décadas. 
Por ello, es preciso analizar las propias prácticas para construir 
caminos más libertarios y construir soberanía frente al cuerpo 
como caminos emancipadores, que favorecen la experiencia de 
habitarnos en plenitud.



57

Referencias

Guilló Arakistain, M. (2020). Una aproximación etnográfica a las rela-
ciones entre espiritualidad, género y salud. Revista de antropología 
Quaderns, (36), 33. Recuperado de https://publicacions.antropolo-
gia.cat/quaderns

Ramírez, C. (2021). Sobre la educación menstrual y el ser educadora 
menstrual. En Curso Formación en Educación Menstrual. Escuela 
de Educación Menstrual Emancipadas.

Tarzibachi, E. (2017). Cosa de mujeres: Menstruación, género y poder. 
Sudamericana.



58

El arte como herramienta para la educación 
menstrual emancipadora

Estefanía Reyes Molleda

Para lograr estas metas liberadoras, necesitamos historias 
menstruales, unas que adecuadamente capturen las maneras en 

las que un proceso corporal aparentemente ordinario pueda tener 
implicaciones extraordinarias para los movimientos de justicia social, 

Breanne Fahs (2016)

En 2015, la artista indio-canadiense Rupi Kaur publicó en su 
cuenta de Instagram un ensayo fotográfico sobre la menstruación 
que, aunque nació como un proyecto universitario, rápidamente 
se convirtió en el centro de una controversia global. En las imá-
genes se autoretrataba en escenas cotidianas y probablemente 
familiares para la mitad de la población.  Por ejemplo, una de 
sus pies junto a una mancha de sangre en el suelo de la ducha; 
otra desechando una toalla sanitaria usada mientras está sen-
tada en el inodoro; ella acostada en la cama, como acurrucada, 
con una mancha de sangre visible en el pantalón y las sábanas. 
Básicamente, escenas que podrían representar a cualquier 
persona que menstrúa.

A pesar de lo ordinario de estas imágenes, su publicación generó 
una oleada de reacciones en las redes sociales: algunas de admi-
ración, sí, pero muchísimas en rechazo, al punto de que Instagram 
decidió eliminarlas —no una, sino dos veces— argumentando que 



59

violaban sus normas comunitarias. Paradójicamente, esta censura 
no hizo más que confirmar lo que el proyecto de Kaur buscaba 
poner en evidencia: el profundo pánico moral que aún provoca 
desafiar el tabú menstrual. La respuesta que suscitó este trabajo 
fotográfico dejó en claro el potencial subversivo del arte, en un 
contexto donde el silenciamiento de los cuerpos menstruantes 
sigue operando como mecanismo de control, violencia e injusticia. 

Como Kaur, muchas mujeres y personas menstruantes han utili-
zado el arte como vehículo para la resistencia. Por ejemplo, Judy 
Chicago fue una de las artistas pioneras que exploró el tema de 
la menstruación en su obra Red Flag, donde mostró un tampón 
siendo extraído de una vagina. Esta pieza se considera una de 
las primeras imágenes en la historia del arte contemporáneo que 
representa la menstruación. En América Latina también existen 
iniciativas potentes que entrecruzan el arte, la menstruación 
y lo político desde lugares marcados por otras memorias y re-
sistencias. La artista afro-puertorriqueña L’Orangelis Thomas 
Negrón, por ejemplo, realizó pinturas utilizando su propia sangre 
menstrual, desafiando no solo el tabú que pesa sobre el cuerpo 
menstruante, sino también el estigma vinculado a su diagnóstico 
de VIH (Lara Infante, 2021). Por su parte, la artista mexicana 
Gisselle Dessavre desarrolló el proyecto “Video carta a mi mamá 
sobre mis calzones que se llenan de sangre”, una mezcla de 
videoarte y stopmotion en la que explora las tensiones entre los 
mensajes estigmatizantes que recibió desde la infancia y su pro-
pio proceso de autodescubrimiento, aceptación y resignificación 
de la experiencia menstrual (Dávila Arenas, 2021). 

Sin ir demasiado lejos, en 2021, desde la colectiva Proyecto 
Mujeres, en Venezuela, nos juntamos desde la virtualidad en un 
taller de narrativa fotográfica enfocado en el ciclo menstrual, fa-
cilitado por la fotógrafa María Alejandra Sánchez. A través de los 
ensayos fotográficos que resultaron de estas sesiones en línea, 
publicados en un fanzine llamado “El cuerpo que menstrúa”1, 

1  Este fanzine está disponible en la página web de Proyecto Mujeres https://proyectomu-
jeres.org/StaticFiles/Resources/recurso-archivo-637728332151420000-Fanzine%20
el%20cuerpo%20que%20menstrua.pdf 



60

dejamos registro de estos ejercicios de autodescubrimiento, de 
reconciliación con el propio cuerpo, de reflexión introspecti-
va y colectiva. Sin duda, todas las expresiones artísticas antes 
mencionadas no solo visibilizan lo menstrual desde una estética 
personal y situada, sino que también desestabilizan los discursos 
hegemónicos que han patologizado y silenciado esta experiencia.

Estas prácticas artísticas no solo desafían los discursos do-
minantes sobre la menstruación, como muestran las obras de 
Chicago, Thomas Negrón o Dessavre, sino que también abren 
posibilidades de resistencia política desde lo cotidiano. En 
2022, inspirada por estos legados, y dotada con mi formación 
como periodista, decidí experimentar con el arte y el storytelling 
en el trabajo de educación menstrual que venía desarrollando 
desde hace cuatro años con Proyecto Mujeres, en comunida-
des vulnerables del estado Zulia, Venezuela. En este contexto, 
nació un nuevo proyecto que titulamos Menstruaciones en voz 
alta con el fin de usar la fotografía, la escritura creativa y el 
dibujo como vehículos para contar historias menstruales. Este 
proceso sirvió como complemento a los procesos pedagógicos 
que ya veníamos implementando en otras intervenciones como 
Niñas Visibles, para ofrecer a adolescentes menstruantes la 
oportunidad de expresarse a través del arte, un lenguaje que 
históricamente les ha sido negado a las personas que habitan 
los márgenes de la sociedad, incluyendo aquellas en situación 
de pobreza y racializadas, como la mayoría de las menstruan-
tes con las que trabajamos.

Alrededor de 18 niñas adolescentes, de entre 12 y 17 años, 
participaron en esta primera edición del proyecto. Era un grupo 
diverso en términos de madurez, habilidades creativas y concien-
cia corporal. Todas vivían en la misma comunidad del norte de 
Maracaibo, ubicada en la ribera del lago, una zona marcada por 
mucha violencia y condiciones socioeconómicas y ambientales 
precarias. Sin embargo, también era una comunidad que, fren-
te a la crisis humanitaria que atraviesa el país, desarrolló formas 
resilientes de organización para cuidar a las personas más vulne-
rables y construir mecanismos de autocuidado colectivo. Nuestra 
presencia en el territorio —junto con la de otras organizaciones 



61

de derechos humanos y ambientalistas— daba cuenta del interés 
de la comunidad por movilizar procesos de cambio social.

Cabe destacar que algunas de las participantes ya tenían un 
recorrido en la construcción de pensamiento crítico sobre la 
experiencia menstrual, gracias a su participación en iniciati-
vas previas de educación menstrual que desarrollamos en la 
comunidad. Para la mayoría, sin embargo, esta fue la primera 
vez que abordaban la menstruación tan abiertamente en un 
espacio público, especialmente desde una perspectiva no bio-
médica. Aprender sobre aquello de lo que históricamente se les 
ha prohibido hablar —la menstruación, la vulva, la sexualidad 
propia— ya representaba, para muchas de estas adolescentes, 
un gesto contrahegemónico. Hacerlo a través del arte, utilizando 
un lenguaje cargado de afectividad, les ofrecía además la posi-
bilidad de recuperar agencia y contrarrelatar sus experiencias 
corporales en sus propios lenguajes, con formas de expresión 
más cercanas, accesibles y emocionalmente significativas.

Este proceso tomó forma en un espacio seguro que construimos 
junto a ellas durante sus vacaciones escolares. Nos reuniamos 
en las instalaciones de una escuela pública en la comunidad y, 
durante siete semanas, implementamos talleres para ofrecer-
les principios básicos de escritura creativa, dibujo y fotografía. 
Además, les entregamos una cámara de rollo desechable con 
24 disparos para que se la llevaran a casa y pudieran retratarse 
en su cotidianidad. En el proceso, también abrimos conversacio-
nes sobre la menstruación, no desde el punto de vista biomé-
dico, sino como una experiencia política y cultural. Por ejemplo, 
hablamos de los mitos a los que habían estado expuestas, de 
sus miedos, traumas y oportunidades vividas en torno a la me-
narquia, y de los pequeños actos de resistencia cotidianos que 
comenzaban a ejercer. 

Al finalizar los talleres, las facilitadoras acompañamos de forma 
individual a cada una de las participantes en la construcción de 
sus historias menstruales, en los formatos que ellas eligieran. 
Nos enfocamos en que estas narraciones fueran comprensi-
bles, pero, sobre todo, que resultaran significativas para ellas 



62

y reflejaran de forma auténtica sus vidas, emociones y deseos. 
Comenzamos con ejercicios diseñados para detonar sus memo-
rias, a partir de preguntas como: ¿cómo fue tu primera mens-
truación?, ¿qué sentiste?, ¿dónde estabas?, ¿con quiénes lo viviste? 
También abrimos espacio para que imaginaran escenarios alter-
nativos, pequeñas utopías de lo que les habría gustado vivir en 
relación con su menstruación. Las animamos a utilizar el recurso 
narrativo que tuviera más sentido para lo que querían expresar. 
Algunas lo hicieron en primera persona; otras optaron por la 
tercera persona, la fantasía o las metáforas para rememorar el 
pasado y construir futuros posibles.



63

En cuanto al trabajo fotográfico, una vez que revelamos los ro-
llos de las cámaras desechables, realizamos una sesión colectiva 
de curaduría en la que cada participante tuvo la oportunidad de 
revisar sus imágenes con tiempo y cuidado. Las acompañamos 
a seleccionar aquellas fotografías que mejor expresaran su mira-
da sobre la menstruación, articulando un ensayo visual personal. 
Les propusimos pensar sus elecciones no solo desde lo estético, 
sino también desde lo emocional y simbólico, priorizando aquellas 
imágenes que dialogaran con sus experiencias menstruales en el 
contexto de sus familias, cuerpos y comunidades. El objetivo era 
que cada serie fotográfica pudiera contar una historia íntima y 
situada, en sus propios términos y sensibilidades.

Al finalizar el programa, organizamos una exhibición comunitaria 
en las mismas instalaciones de la escuela, donde las participantes 
presentaron sus proyectos a sus familias, amistades y vecinos. Esta 
muestra incluyó sus relatos escritos, fotografías y dibujos, dispues-
tos de forma que cada historia pudiera ser leída, vista y sentida 
desde la intimidad y la creatividad con que fue construida. La ex-
posición se convirtió en mucho más que una actividad de cierre: 
fue un espacio de encuentro intergeneracional que permitió abrir 
conversaciones en torno a la menstruación, el cuerpo y el silencio 
que históricamente ha rodeado estos temas. Al socializar sus his-
torias, las adolescentes no solo validaron públicamente sus voces, 
sino que también generaron un efecto expansivo. Sus narraciones 
y obras activaron memorias, preguntas y reflexiones entre las 
personas asistentes, propiciando un diálogo más amplio sobre los 
tabúes, los mandatos y las posibilidades de resignificar la expe-
riencia menstrual desde una mirada colectiva y transformadora.

No voy a mentir, no todas las historias menstruales que se pro-
dujeron como resultado de estos talleres con niñas adolescentes 
podían considerarse no-normativas, radicales, provocadoras o 
completamente contrahegemónicas. Aunque durante el proceso 
esto me provocó frustraciones, al presenciar esta exhibición, no 
me quedó duda de que el poder transformador de estas historias 
no estaba en lo que individualmente contaban, sino en su capa-
cidad para crear y disputar colectivamente significados. Su valor 
estaba en la posibilidad de que ellas pudieran ver —quizás por 



64

primera vez— una colección diversa de vivencias unidas por una 
capacidad en común: la de sangrar. Más allá de si desafiaban o 
no frontalmente lo hegemónico, eran relatos auténticos. En con-
junto, estas historias desmontaban el relato hegemónico —fre-
cuentemente limitado y totalizador— como aquel que presenta 
la menstruación como un hecho intrínsecamente patologizante 
y antihigiénico. En su lugar, ofrecía visiones parciales y encarna-
das de una realidad mucho más complejja y ambigua de lo que 
los paradigmas tradicionales de la ciencia nos pretenden vender. 
Básicamente, el epítome de lo que Donna Haraway (1995) llama 
conocimientos situados.



65

Algunas lecciones aprendidas

Una de las principales lecciones que nos dejó este proceso fue 
la oportunidad de avanzar más en la transformación de las diná-
micas tradicionales de enseñanza-aprendizaje para hacerlas aún 
más horizontales y democrácticas. Esto implicó no solo compartir 
herramientas técnicas o narrativas, sino crear una comunidad de 
aprendizaje (bell hook, 2010) donde todas las participantes —fa-
cilitadoras incluidas— pudieran aportar, cuestionarse y co-cons-
truir conocimiento. Lejos de asumir un rol de expertas, aprendi-
mos a abrir preguntas críticas sobre nosotras mismas, nuestras 
pedagogías y lo que creíamos eran verdades absolutas sobre lo 
que significaba ejercer resistencia menstrual y antipatriarcal. 

Como dijo Chandra Mohanty (2014), “descubrir y reclamar co-
nocimiento subyugado es una manera de reivindicar historias 
alternativas”. En este sentido, las narrativas menstruales que 
surgieron durante el programa nos mostraron que no existe 
una única forma de vivir, narrar o resignificar la menstruación. 
Muchas historias fueron contradictorias, ambivalentes, carga-
das de tensiones, silencios, resistencias y también de deseo por 
imaginar otras posibilidades. Y eso está bien. Porque no hay un 
modelo ideal de “menstruante liberada”, ni una línea recta hacia 
la emancipación. Incluso quienes llevamos años trabajando en 
estos temas seguimos negociando normas, reaprendiendo y es-
cogiendo nuestras batallas. Por eso, insistimos en que los discur-
sos menstruales necesitan ser más vividos, más diversos, más 
ricos y complejos. Necesitan incorporar el desorden, lo no dicho, 
lo que incomoda. Solo así podrán seguir siendo herramientas 
de resistencia y transformación. Al final, este proyecto no buscó 
ofrecer respuestas cerradas, sino abrir grietas por donde otras 
preguntas —más realistas, más libres, más colectivas— puedan 
seguir germinando.

Por otro lado, Menstruaciones en voz alta nos brindó la oportu-
nidad de hablar de mucho más que menstruación. Como señala 
Breanne Fahs (2016), este proceso fisiológico ofrece una pla-
taforma única para examinar la intersección entre identidades 



66

políticas —feminismos, antirracismo, subjetividades queer—, 
conciencia corporal, cuestiones de género e identidades, y las 
desigualdades que se manifiestan incluso en lo más íntimo del 
cuerpo. Desde esta comprensión, trabajar con adolescentes en 
contextos comunitarios nos permitió desafiar dicotomías pro-
fundamente arraigadas en el pensamiento hegemónico occiden-
tal —mente/cuerpo, público/privado, hombre/mujer, por nombrar 
algunas—. En su lugar, abrimos espacio a perspectivas críticas, 
decoloniales y feministas que nos invitan a repensar el cuerpo 
como territorio y espacio afectivo; la experiencia encarnada 
como saber; así como el hogar y la comunidad como espacios 
políticos y partes activas de los procesos de transformación.

Finalizo con el reconocimiento de que no existe una fórmula 
única ni replicable para este tipo de procesos. Cada espacio, 
comunidad y contexto es distinto, y como tal, exige que las es-
trategias sean constantemente repensadas, adaptadas e incluso 
reinventadas. La escucha activa, atender a las dinámicas locales, 
reconocer los saberes preexistentes y leer con sensibilidad los 
silencios y resistencias es parte del trabajo ético y político que 
implica acompañar procesos de aprendizaje en torno a la corpo-
ralidad y la menstruación.

Trabajar con estas niñas y adolescentes no solo nos confron-
tó con nuestras propias limitaciones como facilitadoras, sino 
que también nos enseñó a soltar el control, a permitir que el 
proceso tome formas inesperadas y a valorar la potencia de 
lo emergente. No se trata de exportar metodologías cerradas 
ni de imponer narrativas predefinidas sobre lo que debería ser 
una “experiencia menstrual liberadora”, sino de abrir caminos 
para que cada quien encuentre sus propias formas de expre-
sión, resistencia y resignificación.

En última instancia, este proyecto nos recordó que la transfor-
mación no ocurre solo en los productos finales —las fotos, los 
textos, las exposiciones— sino en lo relacional, en lo que pasa 
entre cuerpos que se atreven a nombrar, a imaginar y a compar-
tir en colectivo. Ese espacio plural, sensible e inacabado es quizás 
donde reside el mayor potencial de este tipo de experiencias.



67

Referencias

hooks, b. (2010). Teaching critical thinking: Practical wisdom.

Dávila Arenas, M. C. (2021, marzo 23). Cinco artistas latinoamericanas 
que desafían al patriarcado con su sangre menstrual. Manifiesta. 
https://manifiesta.org/cinco-artistas-latinoamericanas-que-desa-
fian-al-patriarcado-con-su-sangre-menstrual/ 

Fahs, B. (2016). Out for blood: Essays on menstruation and resistance. 
Suny Press.

Haraway, D. J. (1995). Conocimientos situados: la cuestión científica 
en el feminismo y el privilegio de la perspectiva parcial. Ciencia,” 
cyborgs” y mujeres: La reinvención de la naturaleza (pp. 313-346). 

Lara Infante, A. (2021). El arte menstrual en Puerto Rico: una forma 
de politizar la menstruación. TodasPR. https://www.todaspr.com/
amp/el-arte-menstrual-en-puerto-rico-una-forma-de-politizar-la-
menstruacion/ 

Mohanty, C. T. (2014). On race and voice: Challenges for liberal edu-
cation in the 1990s. Between borders (pp. 145-166). Routledge.



68

Menstruación e infancias trans

Victoria Lagos

“Enfrentar el cuerpo de otro (de otra, de otre) no como un cuerpo 
físico sino como un cuerpo vivido, nos propone un sentido de frontera 

distinto al de muro. La frontera es aquí un lugar de encuentro y no 
un lugar de lucha por la hegemonía. Un lugar de descubrimiento, de 

interacción y de intercambio (…) Un lugar de confluencia, de contacto 
con lo diverso que se nos muestra como posibilidad de ensancha-

miento de nuestra concepción del mundo. El otro (la otra, les otres) 
porta vivencias que por definición no son las mías pero que no me 

desmienten como cuerpo vivido sino que agregan dimensiones 
imprescindibles a la concepción de un mundo que sea algo más que 
mi perspectiva sobre él. El otro (la otra, les otres) me permiten nada 
menos que la salida del solipsismo y la confianza en el mundo real” 

(Maffía, 2010, p. 51).

A cinco años de trabajo y aprendizajes compartidos junto al 
equipo de la Asociación Civil Infancias Libres y las familias, con-
tinuamos insistiendo en la necesidad de preguntarnos: ¿cómo 
abordar una educación sexual integral que visibilice e incorpore 
las identidades transgénero desde la infancia?

Para empezar, es urgente que la Educación Sexual Integral se 
aplique. En la actualidad, su implementación depende en gran 
medida del interés, la sensibilidad y el sentido de responsabili-
dad ética de quienes ocupan roles en la educación. La apuesta 
se intensifica cuando se trata de nombrar y visibilizar la niñez 
trans, las corporalidades trans y transformar el paradigma bio-



69

logicista y heteronormativo que impregna por completo las 
prácticas educativas.

Las niñeces que acompañamos necesitan ser reconocidas, res-
petadas y abrazadas ya. Está en juego su calidad de vida, su noción 
de autoestima, su dignidad, su integridad física y emocional, así 
como la posibilidad de existir en igualdad de condiciones y 
derechos y proyectar un futuro. Quienes trabajamos en Infancias 
Libres sabemos de las violencias a las que son sometidxs cada 
día, y muchas veces nuestros esfuerzos y proyecciones en las 
actividades y contenidos están dirigidos a contrarrestar e im-
pugnar tanta descalificación, indiferencia, degradación de sus 
sentires, así como la anulación y el maltrato, que terminan en 
exclusión, hostigamiento, abuso y depresión, traducidos en un 
promedio de vida alarmante para toda su comunidad de 35 años.

Es en este sentido que pretendemos realizar una contribución 
contundente, no solo a todxs lxs niñxs trans que se acercan a 
través de sus familias a este espacio, sino también a aquellxs 
que permanecen en silencio a la espera de ser percibidxs y regis-
tradxs por lxs adultxs. Además, (y esto es fundamental) buscamos 
ofrecer un aporte a toda la niñez, para crecer con posibilidades 
concretas de ser en la diversidad, y para aspirar a construir las 
bases para acompañar a una nueva generación de seres que 
conviva realmente respetando y abrazando la alteridad en gene-
ral y a las personas trans en particular. 

¿Cómo construir una pedagogía menstrual que contenga 
a todas las identidades menstruantes en su diversidad de 
vivencias córporo- identitarias?

En primer lugar, es indispensable reconocer cómo la cis-hete-
ronormatividad atraviesa nuestras prácticas, discursos y vidas. 
Este conjunto de creencias se impone como relato biológico y 
universal, limitando y cercenando otras experiencias fuera de lo 
que se configura como un gran dispositivo de poder y control sobre 
la sexualidad de las personas. Experiencias múltiples que ex-
ceden el binario mujer-hombre (y sus correlatos de determinación 



70

biológica: útero-mujer-madre-sacrificio / pene-hombre-éxito-vi-
rilidad) como casilleros obligatorios para ser y vivir el cuerpo, sus 
ciclos, procesos y portales.

Estas palabras están dirigidas a educadorxs menstruales, peda-
gogxs de la salud y de la educación sexual integral, así como a 
quienes acompañan la ciclicidad y el desarrollo de la sexualidad 
en la infancia y adolescencia. Este es un llamamiento, una in-
vitación a deconstruir narrativas hegemónicas y binarias, y un 
encuentro con la diversidad de otrxs y con la propia.

Para ello, compartiré algunos conceptos fundamentales para 
continuar:

	‒ Heteronorma / Heteronormatividad: Se refiere a la creencia 
de que la heterosexualidad es la orientación sexual prede-
terminada o “normal”.  Se trata de un régimen impuesto en 
la sociedad a través de discursos e instituciones que pre-
sentan la heterosexualidad como necesaria para el funcio-
namiento “correcto y sano” de las sociedades, y, por lo tanto, 
como único modelo válido de ser y sentir. Esta perspectiva 
se puede observar en contenidos artísticos y culturales, en 
la educación y sus enseñanzas, en los discursos científicos 
biologicistas hegemónicos, así como en la concepción políti-
ca de la familia y en la presunción de heterosexualidad que 
todxs hemos experimentado desde una edad temprana, con 
familiares, médicxs, maestrxs, entre otros.

	‒ Binarismo de género biologicista: Se refiere a la creencia de 
que las personas se dividen en dos únicos géneros: hombre 
y mujer. Este enfoque sostiene que el desarrollo de los géne-
ros está determinado por motivos biológicos, definiendo el 
género por la genitalidad, y, posteriormente, imponiendo la 
heteronormatividad como un hecho biológico. En este sen-
tido, es importante aclarar que el género y la organización 
de sus roles son construcciones sociales y culturales, y que 
la argumentación biológica detrás del binarismo de género 
es, en realidad, una interpretación con intereses políticos de 
control, conocida como biologicismo.



71

	‒ Identidad de género: Alude a la percepción subjetiva y vi-
vencia interna que cada persona tiene respecto de su propio 
género. Esta definición no está determinada por sus genita-
les ni por una interpretación biologicista (pene/varón – vulva/
mujer).

	‒ Cisgénero: Es el término utilizado para describir a las perso-
nas cuya identidad de género coincide con el género que se 
les asignó al nacer, determinada por la genitalidad.

	‒ Transgénero: Término que describe aquellas identidades de 
género que no se sienten cómodas con el género que se les 
ha asignado al nacer.

Mi formación académica en Expresión Corporal Danza, en la 
Universidad Nacional del Arte, me brindó una concepción inte-
gral del cuerpo, multidimensional y nunca separado de la per-
cepción propia, al considerarlo lugar de la existencia y experien-
cia de ser y estar en el mundo, en situación. Al habitarlo, sentirlo, 
pensarlo y proyectarlo desde una práctica artística como es la 
danza —la danza propiamente dicha—, el cuerpo se convierte 
no en una determinación, sino en una condición de posibilida-
des, según Diana Maffía (2010).

Así, desde esta perspectiva teórica y práctica previa, sabía que 
toda actividad, consigna y/o propuesta con las niñeces debía 
propiciar una vivencia del propio cuerpo como interioridad y la 
multiplicidad de aspectos que le son propios, capaz de encontrar 
expresión estética en un proceso transformador y creativo, pro-
vocando la emergencia de la diversidad que nos habita a través 
del reconocimiento de su sensibilidad y autovaloración, hacia la 
expresión de su singularidad y potencialidades.

La realidad cotidiana de lxs niñxs y adolescentes trans nos en-
frenta a una crueldad muy grande, a una negación de sus exis-
tencias muy fuerte, y cómo ese maltrato y destrato de la so-
ciedad (que va desde integrantes de la propia familia hasta los 
funcionarios públicos de salud, educación y otrxs) cala hondo en 
su sentido de autoestima y de merecimiento de respeto. El siste-
ma de creencias y modelos para ser “normal-aceptado-amado” 



72

que opera aquí se vuelve el principal obstáculo cuando está in-
teriorizado y arraigado en ellxs mismxs, y siempre fortalecido y 
acentuado por las propias creencias y narrativas hegemónicas 
que como educadorxs y pedagogxs reafirmamos casi sin perca-
tarnos: naturalización del lenguaje, de la mirada y la interpreta-
ción del mundo.

¿Cómo animarles y motivarles a sentir orgullo de sí, de su di-
versidad, a despreciar la etiqueta de “normalidad” y, más aún, 
a amar sus cuerpos tal cual son y a explorar y reinventar sus 
feminidades y/o masculinidades, o hasta proyectarse más allá de 
un estereotipo de género?

Trabajé en el abordaje de la sexualidad y sus aspectos biológicos 
anclados en un cuerpo vivido (orden de la experiencia e historia) 
como territorio de conquista a recuperar, hacia la expansión del 
placer en relación con la salud integral en pos de una calidad 
de vida más plena. Esto me dio la certeza de que podemos in-
centivar un proceso de experiencia positiva en torno a la propia 
sexualidad como vivencia de autenticidad, cuya intimidad tiene 
origen en su verdad autosensorial, perceptiva e identitaria, y no 
en una presentación uniforme, hegemónica, binaria y patriarcal.

Experimentar el ciclo menstrual con salud integral

Abordar una pedagogía menstrual desde la validación de una 
singular vivencia corporal que implica procesos de autoindaga-
ción sensorial, perceptivos, emocionales, vinculares, etc., implica 
trabajar desde la pregunta por el sentir: ¿Cómo te sentís? ¿Qué 
sentís? ¿Qué registro de tu ser y estar en el mundo tenés y/o se 
te es permitido? ¿Qué deseas? ¿Cuándo te sentís en expansión 
y plenitud? ¿Cuándo en repliegue y contracción? Y así… Invitar 
a registrar y volver consciente el placer y el goce de sentirse a 
sí mismx y sentir con lxs otrxs, en un marco de respeto por la 
integridad de cada persona, su consentimiento y su no consen-
timiento, desarrollando un sentido de empatía y responsabilidad 
en el cuidado de sí y del otrx.



73

En nuestro rol de pedagogxs menstruales, debemos cuestio-
narnos cuando afirmamos y construimos la identidad de lo fe-
menino, del ser mujer, como producto del hecho de menstruar. 
Menstruar no nos hace mujeres, así como la capacidad de gestar 
no debería obligarnos a parir y maternar, ni convertir la mater-
nidad en un sinónimo de ser mujer. Debemos rechazar estas 
percepciones que tanto daño nos han causado a lo largo de los 
tiempos. Recuperar soberanía sobre nuestros cuerpos y deseos, 
sobre cómo queremos vivir nuestros procesos fisiológicos, son 
objetivos que no pueden anular la diversidad de sentires, vi-
vencias de la identidad y construcciones situadas de nuestras 
identidades en todas sus capas y dimensiones: históricas, cul-
turales, ancestrales, generacionales, genealógicas, personales y 
colectivas.

Entonces podemos revisar cómo hablamos a las niñeces sobre 
su menarquia y si nuestro discurso se torna determinista, bio-
logicista, heteronormativo, o si logramos que sea un discurso 
que habilita la emergencia de las diferencias y las singularida-
des. Si logramos invitar a explorar la propia experiencia, y desde 
allí cada unx elija caminos, rituales, palabras, imágenes, o lo que 
precise para su bienestar, nuestra escucha estará más que pre-
parada para recibir las señales y la información, ya que estará 
abierta para oír y ver con el corazón de quien abraza la vida en 
su necesidad de ser y manifestar.

Así surgió el relato ¿Me ves? para niñxs trans en las puertas de 
su menarquia. ¿Cómo hablarles sobre un hecho crucial de su se-
xualidad y su salud sin trasladarles el miedo a negar su identidad 
masculina? ¿Cómo desnaturalizar la menstruación como “cosa 
de chicas” para que puedan sentirse parte de ese acontecimien-
to sin avergonzarse? Primero, verlo. Las masculinidades trans 
están demasiado invisibilizadas. En segundo lugar, nombrar 
su identidad, su cuerpo (nunca como señalamiento, sino como 
existencia de comunidades que habitan el mundo y han sido 
históricamente silenciadas). Tercero, desnaturalizar creencias y 
prácticas cis-heteronormativas, que se trasmiten en gestos, pre-
guntas, frases hechas y chistes. Es nuestra mirada la que tiene 
que esforzarse y dejar de leer los cuerpos con la lente cisgénero, 



74

heteronormativa y biologicista. Necesitamos interpelarnos y 
cuestionarnos en qué sentido trabajamos en las aulas y otros 
espacios de socialización: ¿para construir muros de separación 
o fronteras de encuentro y contacto? Es allí donde podremos ver 
cuánta responsabilidad tenemos en la reproducción cotidiana 
de un mundo cuyo orden es injusto y excluyente, y donde, por 
decisión ética, nos responsabilizaremos para deconstruirlo y co-
menzar de nuevo.

“Que menstruar sea una experiencia sana, vital, empoderante 
y de escucha profunda, de cuidado de sí mismo y amor propio.” 
Así comienza el relato ¿Me ves?. Luego, continúa con un diálogo 
con su madre, quien supo escuchar su disconformidad con el gé-
nero asignado al nacer y acompañarle a ser quien realmente es:

“—¿Vos menstruás, mamá?

—Sí. Tengo mi propia experiencia. Pero me gustaría hablarte 
para que vivas la tuya…”

Es imprescindible diferenciar nuestras propias experiencias y no 
buscar generalizarlas o asimilarlas a las de otras personas. Ese 
gesto es empoderante. 

“Tu sangre a través del ciclo menstrual te invita a conocerte, 
a sentirte… a explorar más de vos mismo. Como masculinidad 
que se está haciendo y descubriendo. Estás siendo vos a tu 
manera a través de tu cuerpo. Todo es hermoso en vos.”

Afirmación de su existencia tal cual es, sin juicios de belleza y/o 
normalidad.

“Ningún mandato de masculinidad debe hacerte sentir mal, o 
menos persona. Sos tan importante y valioso tal cual sos… sin 
comparaciones ni presiones. Un varón que menstrua y se es-
cucha, se respeta, se siembra tal como se siente y se piensa.”

Acompañarle a resistir y rebelarse contra los mandatos machis-
tas que también le empujarán a despreciar su organismo y sus 
procesos de desarrollo fisiológico.



75

“Aunque el resto de la gente no entienda: ni tu forma de sentir 
ni tu manera de ser niño… sé vos mismo… tu propia creación… 
sin estereotipos, sin normas, sin censuras… sensible y vulne-
rable… fuerte y resistente... tierno... La fuerza de tu corazón es 
la que te vuelve más valiente y auténtico.

Por eso…

Experimentá libre y orgulloso tu ciclicidad, tu cuerpo y tu se-
xualidad...allí se fortalece también tu identidad, y tu derecho 
a ser Nicolás tal y como lo sentís.

Abrazá tu deseo de paternidad gestante si así lo sentís. Que 
sea una decisión íntima y amorosa. Serlo como no serlo.

Y por sobre todas las cosas, amá tu cuerpo.

Amate siempre. No existen los “cuerpos equivocados”. 
Abrazate…

Cuando llegue tu menstruación... 

Escuchá… observá… sentí…

Estás creciendo y te toca descubrirte una y otra vez… cada 
ciclo… una invitación a renacer siempre… para ir al encuentro 
de tu semilla y sembrarte en un poderoso

YO SOY / YO SOY / YO SOY

—Yo soy Nicolás… y abrazo mi cuerpo… y recibo mi sangre… y 
me amo… con orgullo trans…

Porque los colores son de todes… y el rojo de tu sangre menstrual 



76

es tuyo para que lo vivas, explores y sientas a tu manera.

—¡Bienvenida mi menstruación!”

Se necesita con urgencia

Visibilizar tantas corporalidades como identidades existen. 
Nombrar y visibilizar otras configuraciones de la sexualidad cuya 
vivencia corporal no esté definida por una genitalidad binaria. 
Invitar a descubrir, explorar y registrar la integralidad de una 
corporalidad cuya genitalidad no defina ni regule la experiencia 
de masculinidad o feminidad, permitiendo siempre un espectro 
abierto de posibilidades. Mencionar identidades de género fluido, 
bigénero y agénero. Animarse a desafiar el concepto de género. 

Que el falocentrismo, la violencia y la competitividad dejen de ser 
un determinante de masculinidad que contribuya a una cultura de 
la violación y la prepotencia. Que las feminidades sean libres de 
estereotipos físicos hipersexualizados (culos y tetas sobredimen-
sionados), así como de mandatos en los roles a cumplir (maternar, 
cuidar, limpiar, callar, agradar). Hablar de personas que menstrúan 
y gestan. Hablar de personas y de las identidades que pueden 
presentar. Invitar a reflexionar sobre las diversas experiencias de 
menstruar, gestar, parir y criar. Plantear experiencias diversas en 
torno a la realización personal e indagar en el deseo. 

Exponer y validar la decisión de no conformar familias tradicio-
nales ni de considerar el gestar o criar como la meta superior en 
la vida. Cuestionar todos los mandatos. Enseñar y acompañar en 
el proceso de interrogar el mundo y a uno mismo habitándolo. 
Describir los procesos biológicos sin imponer un “deber ser” li-
gado a un género. ¡Hablar de personas!

Órganos sexuales libres de género, colores libres de género, ro-
pas libres de género, tonos de voz libres de género. Mencionar las 
diversas identidades y las posibilidades que sus cuerpos pueden 
expresar. Abrir siempre a más. Darle el lugar central que se merece 



77

a la autonomía y soberanía sobre sí mismx. Hablar de cuidados 
en las relaciones sexuales,  incluyendo la prevención de enferme-
dades y la anticoncepción con una descripción neutral: el uso del 
preservativo para el pene (no para el hombre) y la anticoncepción 
para personas con capacidad de gestar (no para la mujer). Hablar 
de personas con derechos, en igualdad de derechos. 

Promover el respeto y la convivencia, proponiendo juegos y 
prácticas que reconozcan a cada cual según su identidad au-
topercibida y su propia diversidad. Mencionar que la autoper-
cepción la desarrollamos todxs. Nadie ni nada puede decirnos 
quién es y qué siente otra persona, más que esa misma persona. 
Hablar del derecho a ser tratado con dignidad. Hablar de orgullo.

Inculcar el orgullo de ser quien se es.



78

Referencias

Maffía, D. (2010). Filosofía, política, identidad de género. En Un cuerpo: 
mil sexos. Intersexualidades (pp. 51-71). Editorial Topía.

Lagos, V. (2021). ¿Me ves? En Amar mi cuerpo: Relatos para crecer en 
la diversidad.



79



80


