
DICIEMBRE ·2025· El movimiento por la Dignidad 

re
cu

rs
o 

ed
it

or
ia

l d
e l

a 
es

cu
el

a 
de

 ed
uc

ac
ió

n 
m

en
st

ru
al

 em
an

ci
pa

da
s

Menstrual en América Latina



N os sentimos profundamente orgullosas de compartir este ejemplar con el valioso 
acompañamiento de Estefanía Reyes, quien desde distintos ámbitos ha sido 

pieza clave para que esta publicación viera la luz. Nuestro agradecimiento infinito 
para ti y para todo tu trabajo. Creemos en la construcción en red y una vez más, esta 
forma de hacer y de ser nos ha demostrado su fuerza.

Menstrúa aborda temas fundamentales del movimiento por la dignidad menstrual 
desde miradas críticas, éticas y emancipadoras. Apostamos por la creación y 
circulación de conocimientos que fortalezcan los procesos de educación, salud y 
activismos menstruales en toda su diversidad, contribuyendo a transformar las 
experiencias, percepciones y realidades de las personas y comunidades en torno a la 
menstruación como un proceso humano multidimensional.

En esta tercera entrega, celebramos los caminos que se abren para desafiar el tabú 
menstrual en América Latina, con un mapeo excepcional sobre el estado actual del 
movimiento, elaborado por una investigadora incansable.

También reunimos voces diversas que nos invitan a explorar la menstruación desde 
lugares poco habituales: el montañismo, el ballet, los viajes espaciales, la experiencia 
de menstruar en el hospital y la justicia menstrual en clave interseccional.

No podíamos dejar pasar la oportunidad de reconocer el trabajo de la Escuela 
Emancipadas, que continúa sosteniendo espacios de reflexión y construcción colectiva 
de saberes con algunas de las noticias más recientes sobre sus proyectos y acciones.

Por primera vez, contamos con un equipo de redactoras multiterritoriales, 
comprometidas y entusiastas, junto a un equipo administrativo y editorial cada vez 
más articulado y sólido.

Romper el silencio menstrual a través de esta herramienta educativa y periodística es 
un proceso que, estamos seguras, se escribe entre todas.

carta editorialcontenido

Con cariño,
equipo 

editorial

Estamos llenas de alegría por presentarles la tercera edición de nuestro 
querido proyecto Menstrúa. Desde mayo de 2023, cuando publicamos la 
segunda edición, hemos soñado despiertas con hacer realidad este nuevo 
número. Y hoy por fin lo conseguimos. 

Seguimos aquí, firmes, y no soltaremos el hilo de este compromiso.

Pedagogías menstruales que rompen el silencio 

Bailarinxs menstruantes: pensar la experiencia 
menstrual en el ballet clásico

Menstruei, e agora?: a narrativa em torno do tabu 
nos ambientes hospitalares
Menstruar cerca de las estrellas

Territorios cíclicos: mujeres y montañismo

México - Avances en la legislación por 
la dignidad menstrual

Declaratoria del Día Internacional 
de la Menarquía

Hacer academia sin permiso de la academia
Tejiendo conocimiento

Fue publicado el primer marco conceptual para 
la salud y la educación menstrual emancipadora

El discurso más allá de la palabra

Construyendo conocimientos específicos, 
desafíos y oportunidades

Aflora: educación, investigación y justicia 
menstrual en clave interseccional

Mapear no para separar y saquear, 
sino para conectarnos y colaborar

pág.04 

pág.16

pág.08

pág.11

pág.12

pág.13
pág.14

pág.15

pág.18

pág.19

Carolina Ramírez Vásquez
fundadora y directora de la escuela emancipadas

Estefanía Reyes y Laura Contreras Trigueros
equipo editorial

Aurora Macías Rea
asesora editorial

Laura Contreras Trigueros
dirección y coordinación editorial

Carolina Ramírez Vásquez
coordinación comercial

Dahianna Alexandra Mora Cascante, Giulia Sansoni,
Maraela Wulf, Estefanía Reyes y Laura Contreras Trigueros
equipo de redacción

Fabiola Ortega Ormaza y Letícia Santos Ferreira
edición y corrección

Carlos Meléndez Cruz
Traducciones portugués-español

Valentina León
diseño, diagramación e ilustración

quiénes somos

CONOCE MÁS SOBRE:
Emancipadas !

!

el laboratorio

las visitantes

las voces

las emancipadas

el megáfono

el mural



que rompen el silencio por: estefanía reyes molleda
venezuela
ereyes8@uwo.ca

En un mundo donde la educación 
menstrual sigue reducida a discursos 
médico-biologicistas e higienistas, las 
pedagogías críticas de las educadoras 
en América Latina están abriendo 
horizontes políticos y sensibles que 
desafían ese silenciamiento histórico. 

C uando tenía once años, Catalina creyó que 
iba a morir. Aquella mancha marrón que 

encontró en su ropa interior una mañana le pareció 
una sentencia. Nadie le había hablado jamás de 
menstruación. Entre lágrimas, le contó a su mamá y 
la respuesta fue: “Tranquilízate. Ya eres una señorita. 
Compórtate como tal”. Pero Catalina no quería ser 
“señorita”; ella quería seguir siendo niña. 

Como migrante venezolana en una escuela de la 
Comuna 4 de Medellín, Colombia, le tomó meses 
dejar de ser “la nueva” y un par de años para suavizar 
su acento. Ahora, aquella mancha en su ropa la 
dejaba nuevamente vulnerable, en un entorno 
donde el tabú menstrual sigue siendo la norma y los 
cuerpos menstruantes se vigilan y disciplinan. 

Resolvió la situación como pudo: dos capas de ropa 
interior, la toalla que su mamá le dio, y un deseo 
apremiante de hacerse invisible. Catalina contó esta 
anécdota tres años después en la misma escuela 
donde le daba terror sangrar. Esta vez el ambiente 
era distinto. Participaba en el taller de Aflora, una 
colectiva que investiga, educa y produce contenidos 
sobre menstruación, especialmente en beneficio de 
la población afrodescendiente, que representa cerca 
del 10 % de la ciudad. 

Catalina y otras siete compañeras, de entre 11 y 14 años, 
están sentadas en círculo. A su lado, las facilitadoras 
del taller —Ángela Jiménez, Lenyn Córdoba y Alicia 
Reyes— sostienen el espacio. No solo han ofrecido a 
las niñas un lugar seguro para hablar —en muchos 
casos por primera vez— de sus angustias y miedos 
alrededor de la menstruación. También ofrecen la 
oportunidad de cuestionar mitos arraigados: que 
menstruar es sucio, que el dolor es inevitable, o que 
sangrar define lo que es ser mujer, entre otros. 

Para las facilitadoras, lo simbólico ocupa un lugar 
central en la educación menstrual. En el centro 
del círculo colocan un altar, disponen flores, velas 
encendidas, un pañuelo verde —símbolo de la 
lucha por el derecho al aborto— y otro morado —
emblema contra la violencia de género. El aroma del 
incienso envuelve el salón. 

Después de que las niñas se presentan y rompen 
el hielo, las facilitadoras toman un momento para 
conectar con el cuerpo mediante una meditación 
guiada. Este ejercicio, simple pero significativo, 
desafía la manera en que se suele aprender sobre 
el cuerpo en las escuelas, donde predominan las 
figuras anatómicas de los textos o las maquetas de 
plástico por encima de la experiencia corporal viva. 

Para Lenyn, la meditación y el altar forman parte de la 
ritualización como recurso pedagógico. Estas acciones 
reconocen la dimensión espiritual de la experiencia 
menstrual —a menudo relegada en el currículum 
escolar—, y permiten que el aprendizaje pase por 
el cuerpo. “Ritualizar con una vela, con un incienso, 
con las flores, con la música, es lo que hace que ellas 
nunca olviden la experiencia y lo que aprendieron”.

Las herramientas narrativas también ocupan un 
lugar fundamental en la propuesta pedagógica de 
Aflora. En el taller, las niñas tienen la oportunidad 

de escuchar La historia sonora de Juana, un relato 
basado en un personaje ficticio que busca retratar 
la experiencia de la menarquía. En la historia, el 
principal miedo de Juana se hace realidad cuando 
su menarquía sucede en la escuela, un espacio a 
menudo hostil para quienes menstrúan. Juana debe 
lidiar con baños sin agua ni papel higiénico y con un 
maestro poco dispuesto a brindarle apoyo.

La situación de Juana le recuerda a Andrea, de 13 años, 
cuando un maestro no le permitió ir al baño durante 
la clase, pese a que necesitaba cambiarse la toalla. 
Ella, por supuesto, no le dio detalles, pero la falta 
de empatía del docente le sigue generando rabia. 
“[Desde este suceso] a mí no me importa que me 
pongan anotaciones por ir al baño. Ellos [sus maestros 
hombres] no entienden. A ellos no les viene el periodo”, 
cuenta. Son estos pequeños actos de resistencia 
cotidiana, como el de Andrea, los que convierten este 
taller en un espacio profundamente político. 

Cuando Carolina Ramírez —fundadora del  
proyecto Princesas Menstruantes— llegó a una 
escuela rural en el corregimiento La Cruzada en 
Antioquia, Colombia, algunas niñas la reconocieron. 
Es una educadora menstrual que por once años ha 
acompañado procesos en las escuelas de las veredas 
del departamento, y otros territorios del Sur Global.

“Profe, ¿usted trajo la muñeca?”, pregunta una niña 
de 11 años que participó en un taller el año anterior. 
Habla de Labalúa: una muñeca afro tejida en crochet 
que representa una niña entrando en la pubertad. Su 
cuerpo cambia, y esos cambios —como el vello que se 
asoma en el pubis y las axilas, y el hilo de sangre que 
brota de su vulva— suelen provocar bocas abiertas 
y risas nerviosas, convirtiéndola en una herramienta 
pedagógica memorable. 

“Yo creo que es tan exitosa porque refleja eso que es 
tabú. Cuando la ven desnuda, las niñas se impactan 

Para Camila, de 13 años, la menstruación siempre 
ha estado marcada por el dolor. A pesar de que sus 
malestares frecuentemente le impiden concentrarse 

Conoce más sobre la Colectiva 
Aflora en la página 16 

La educación menstrual 
desde las periferias

de inmediato. Pese a la vergüenza, insisto. Porque 
rompemos ahí con el mandato de que la desnudez 
está mal; de poder ver el proceso ilustrado y no solo 
hablado”, explica Carolina. 

Es precisamente con ayuda de Labalúa que se inician 
conversaciones importantes con las niñas sobre lo que 
viven en esta etapa crucial, incluida la menstruación. 
“Eso es algo que la mujer tiene que hacer para que la 
sangre mala que tiene en el cuerpo la pueda sacar”, 
dice Gabriela, de 10 años. “Es una cosa que llega cada 
mes, que da cólicos y no podemos hacer nada”, asegura 
Paola, de 11 años. Estas definiciones evidencian 
la vigencia de los discursos médicos, higienistas y 
patologizantes sobre la menstruación.

La labor de Carolina es desafiar esos relatos que se 
repiten en todos lados, explicando la menstruación en 
términos de salud y emancipación, no de suciedad y 
dolor. También desmonta la idea —muy extendida— 
de que la menarquía convierte automáticamente a una 
niña en “mujer”, un discurso reproductivista que suele 
justificar la vigilancia extrema, el control social sobre 
sus cuerpos y la pérdida abrupta de la infancia.

Carolina también aprovecha para ahondar en los 
fluidos que acompañan las otras fases del ciclo. A través 
de calzones con manchas que imitan el moco cervical 
—liberado durante la ovulación— y otras secreciones 
vaginales —algunas señales de salud y otras síntomas 
de enfermedad—aborda el ciclo menstrual-ovulatorio 
más allá de lo que puede ofrecer un libro de biología. 
Con este ejercicio, lo aterriza en la vida cotidiana de las 
niñas y en la experiencia encarnada, construyendo una 
relación con el cuerpo anclada en el cuidado. 

Cuando Carolina invita a entender la menstruación 
desde un marco más auténtico, político y menos 
sesgado, facilita que las niñas puedan nombrarse, 
narrarse y protagonizar sus propios relatos menstruales.

Mapear el cuerpo 
para resignificarlo

4 5
página páginael laboratorioel laboratorio



en clase o jugar con normalidad, su familia no la ha acompañado 
a indagar en las causas ni a buscar formas de solucionarlos. Igual 
que buena parte de la sociedad, dan por sentado que es normal 
que la menstruación duela. “Cuando sentía dolor, me decían que 
el mundo no se iba a parar porque me venía la regla”, cuenta en el 
encuentro “Adolescentes por la Dignidad Menstrual”, organizado 
por la colectiva Somos Menstruantes, en Lima, Perú. 

Su testimonio surge a partir de un ejercicio de mapeo corporal, 
donde las participantes tienen la oportunidad de identificar 
—en una silueta dibujada en tamaño real— los lugares donde 
sienten dolor o incomodidad durante el ciclo menstrual y 
conversar al respecto. La herramienta se inspira en la idea 
del cuerpo como territorio, propuesta y defendida por los 
feminismos comunitarios de Abya Yala.

Para las educadoras menstruales Mariel Távara y Jacqueline 
Barrios —fundadoras de Somos Menstruantes—, entender el 
cuerpo como territorio significa más que validar las experiencias 
corporales de las niñas en todas las fases del ciclo. Implica 
también abordar otras dimensiones simbólicas y políticas, como 
el reconocimiento de la historia de conquistas y violencias contra 
los cuerpos feminizados. Por ejemplo, cuentan cómo médicos 
y científicos han inscrito sus nombres en la anatomía sexual y 
reproductiva y hablan de las prácticas profundamente crueles 
e inhumanas a las que fueron sometidas muchas mujeres 
racializadas y esclavizadas en la historia de la ginecología.

Esa consciencia descolonizadora que despiertan se traduce 
en propuestas concretas para (re)nombrar el cuerpo, desde 
la autonomía y la dignidad. Invitan a decir “trompas uterinas” 
en lugar de “trompas de Falopio”; a identificar el clítoris y 
comprender su rol en el placer; y a reivindicar la vulva como un 
espacio central de cuidado y bienestar, tantas veces invisibilizada 
o confundida con la vagina.

“Creo que el autoconocimiento es una parte fundamental para 
poder cuidar nuestro cuerpo y hacerlo respetar. Y así, cuando nos 
llegue el momento de experimentar —tal vez relaciones sexuales 
por primera vez o algo por el estilo—, sepamos cómo actuar y 
dominar más nuestro propio cuerpo”, dice Mónica, de 14 años. 

Desde Colombia, Perú y otros rincones de América Latina, 
educadoras como las  aquí retratadas demuestran que los talleres 
de educación menstrual son esenciales para garantizar los 
derechos y la dignidad de las niñas y adolescentes menstruantes, 
brindándoles herramientas que trascienden la experiencia 
menstrual e impactan positivamente otros ámbitos de sus vidas.  

por: estefanía reyes molleda

Dentro del proceso de colonización de Abya Yala, 
los mapas sirvieron como armas de despojo y 
apropiación. Trazaron fronteras arbitrarias y 
facilitaron múltiples violencias contra pueblos y 
territorios. Sostuvieron un orden injusto que sigue 
atravesando nuestros cuerpos. 

Como herramientas cargadas de poder, los 
mapas también pueden convertirse en medios 
para la resistencia. En el marco del 6.º Encuentro 
Latinoamericano de Educación, Salud y Activismos 
Menstruales, se subvirtió su lógica: mapear no 
para separar y saquear, sino para conectarnos y 
colaborar. En un gran lienzo colectivo, se ubicaron 
las experiencias desde las cuales construimos 
conocimientos y pedagogías que desafían el tabú 
menstrual en la región. Señalaron los obstáculos 
que nos frenan, trazaron las redes de solidaridad 
que nos sostienen y rescataron las genealogías de 
lucha que nos preceden. Fue un ejercicio de mapeo 
participativo, pero también un gesto político de 
memoria y resistencia.

Cada nombre y cada gota roja reflejan una 
colectiva, una compañera o un proyecto que 
trabaja en pro de la educación menstrual en 
escuelas o espacios comunitarios, en la periferia 
o la ciudad. Este ejercicio mostró los espacios 
donde la educación menstrual está floreciendo y 
germinando con mayor fuerza, como Chile, México 
y Colombia. Otros territorios como Venezuela, 
Bolivia y algunas regiones de Brasil —donde la 
falta de políticas públicas y acceso a recursos— han 
configurado verdaderos desiertos educativos.

Las desigualdades son evidentes y aún queda 
mucho por comprender sobre los obstáculos que 
impiden que el movimiento llegue o se expanda 

en algunos territorios. Sin embargo, el  mapeo 
ayudó a identificar las amenazas más claras. Por 
ejemplo, la violencia ejercida por grupos armados —
incluyendo paramilitares y redes de narcotráfico— 
dificulta a las educadoras menstruales llegar a 
ciertos territorios de México, Colombia y Brasil. Los 
movimientos políticos de ultraderecha, articulados 
con los movimientos religiosos antiderechos, 
también son un gran obstáculo —especialmente en 
países como México y Perú—, donde las compañeras 
han sido hostigadas y amenazadas. La falta de 
financiamiento y de un entorno que facilite la 
autogestión son dificultades que atraviesan toda la 
región, particularmente para quienes han expresado 
críticas hacia las transnacionales extractivistas o las 
agencias multilaterales de corte colonial.

Aun así, frente a la adversidad, las educadoras 
menstruales han puesto el cuidado en el centro de 
su práctica. Reconocen los límites de su bienestar, 
se adaptan al dinamismo de las comunidades, 
crean espacios seguros y promueven una 
educación situada en los territorios y en las 
experiencias individuales de las personas 
menstruantes. Y, sobre todo, tejen redes de 
apoyo locales y transnacionales que las sostienen, 
afectiva y políticamente.

Más que marcar centros de poder, este mapa 
revela relaciones horizontales y tramas afectivas. 
Asimismo, es un homenaje a quienes han 
fortalecido el movimiento. Por ejemplo, la 
Escuela de Educación Menstrual Emancipadas, 
la Red de Educación Menstrual en México y las 
alianzas que —desde hace seis ediciones del 
Encuentro Latinoamericano— siguen inspirando, 
incomodando y conectando a quienes soñamos con 
una justicia menstrual latinoamericana.

En un gran lienzo 
colectivo, se ubicaron 
las experiencias desde 
las cuales construimos 

conocimientos y 
pedagogías que 
desafían el tabú 

menstrual en la región.

Encuentra el mapa 
completo en las 
siguientes páginas 
 y descubre dónde se está 
rompiendo el silencio del 
tabú menstrual

7
página

6
página el laboratorio el laboratorio

para resistirmapear



no para separar y saquear, 
sino para conectarnos 
y colaborar

Lienzo colectivo propuesto por Estefanía Reyes, en el marco 
de su investigación doctoral, con insumos de las participantes 

del 6.º Encuentro Latinoamericano de Educación, Salud 
y Activismos Menstruales en Lima, Perú.

ÉTICA DEL CUIDADO

REDES

CONTRANARRATIVAS

COLECTIVAS Y EDUCADORAS
INDEPENDIENTES

DESAFÍOS

Esta geografía de la resistencia no 
está cerrada:
te invitamos a seguir sumando 
voces escaneando el código qr.

8 9
página páginael mural

referencias

el mural

M AA REP fotos:
siara horna



por: estefanía reyes molleda
venezuela
ereyes8@uwo.ca

El horizonte de la 
educación menstrual

EN américa latina
E n un mundo donde la educación menstrual sigue reducida a folletos sanitarios y 

discursos higienistas, las pedagogías críticas que están construyendo educadoras 
en distintos territorios de América Latina abren un horizonte distinto. 

Ellas demuestran que no se trata solo de enseñar cómo funciona el cuerpo, sino de
acompañar a niñas y adolescentes a reconocerse como sujetas de derecho, placer 
y autonomía, capaces de leer sus ciclos y también las estructuras de poder que han 
intentado gobernarlos. 

Sus prácticas nos recuerdan que la educación menstrual también requiere dialogar 
con la memoria, el territorio, la colonialidad y las violencias que marcan los cuerpos. 

“Ya hemos venido construyendo prácticas y conocimientos; ya la gente empieza a 
identificar más el concepto de educación menstrual (…) Pero ¿esto para dónde va?”, 
se pregunta Carolina Ramírez, una de las pioneras de esta disciplina emergente, que 
actualmente vincula —a través de redes formales e informales— a cientos de mujeres 
y personas menstruantes en todo el continente americano y fuera de él.   

Las respuestas están aún construyéndose, pero queda claro que esta disciplina tiene el 
desafío —y la oportunidad— de consolidarse como un campo crítico: uno que escuche 
a las niñeces y adolescencias, incorpore enfoques decoloniales y feministas, y promueva 
pedagogías que no solo transmiten información, sino que transformen la manera en 
que habitamos nuestros cuerpos y nuestras relaciones. Porque al final, educar sobre la 
menstruación es también imaginar futuros más dignos para todas y todos. 

Bailarinxs
menstruantes:

por:  isis aglae almanza
briones

salamanca, méxico
@menstruaciones_juntxs

pensar la experiencia menstrual
en el ballet clásico

H ablar de menstruación es hablar del cuerpo. 
Y no de cualquier cuerpo, sino de aquel que 

cuando sangra encarna tensiones entre lo íntimo y 
lo público, lo disciplinado y lo subversivo. En el ballet 
clásico, al igual que en muchos otros contextos, 
la experiencia menstrual ha sido históricamente 
silenciada: ese tutú blanco que no se mancha 
de rojo, y no porque no suceda, sino porque el 
disciplinamiento de los cuerpos exige ocultarlo. Este 
ocultamiento convierte al cuerpo menstrual en un 
punto ciego dentro de la práctica artística.

Estudios médicos han documentado que 
muchxs bailarinxs presentan alteraciones del 
ciclo menstrual, como la amenorrea, debido a 
los entrenamientos intensos. Así, la pérdida del 
sangrado menstrual se ha convertido en sinónimo 

de excelencia. Esta es una forma de violencia 
sostenida por un entorno androcéntrico, que 
no cuestiona ni se preocupa por la ausencia de 
menstruación. Como recuerda UNICEF en su 
informe de 2014, el ciclo ovulatorio-menstrual es 
reconocido como el quinto signo vital, por lo que su 
ausencia o alteración es relevante en la lectura de la 
salud integral de quienes menstrúan. Ignorarla en su 
importancia es vulnerar derechos en nombre de la 
estética, la perfección y la obediencia corporal. 

Nombrar estas violencias también implica repensar 
las prácticas artísticas desde una mirada más 
humana, más encarnada. Visibilizar las dimensiones 
históricas, culturales, emocionales y políticas que 
atraviesan la experiencia menstrual, y sacarla de 
lo íntimo y privado para ponerla en el ojo público, 
puede ser, quizá, una vía de emancipación frente a 
aquello que nos hiere. Recuperar la voz de quienes 
bailan y sangran es abrir un espacio de justicia 
epistémica: los cuerpos que sangran también 
piensan, sienten, bailan y crean. El silencio impuesto 
no debería seguir marcando el compás de la danza. 

Siguiendo a las maestras zapatistas en México, que 
nos invitan a pensar que otros mundos son posibles, 
no se trata de renunciar al ballet clásico, sino de 
resistir desde ahí. La pregunta queda abierta: ¿cómo 
imaginar otra forma de bailar menstruando?

il
us

tr
ac

ió
n 

po
r 

al
ej

an
dr

a 
jim

en
ez

al
fa

ro
, m

éx
ic

o

11
página

11
página

10
página el laboratorio las voces



a narrativa em torno do tabu 
nos ambientes hospitalares

por:  bianca christenson pupo
por:  laura sofia c. guevara

projeto segurança e conforto menstrual 
no ambiente hositalar
@pupo.bianca

putumayo, colombia
@lau_sofiaoficial
Artista, divulgadora, activista 
y lideresa juvenil
Tripulante Misión “NASA” del programa 
Ella es Astronauta

O silêncio em torno do tema da menstruação 
faz com que muitos desafios passem 

despercebidos, e a invisibilidade sobre o assunto, 
ocorre até nos espaços dedicados à saúde. Falta 
de informação e deacolhimento, ausência de 
estratégias de cuidados específicos relacionados a 
procedimentos e exames e até escassez de políticas 
claras sobre cuidados menstruais nessas áreas 
reforçam as narrativas em torno do tabu. Para 
quem menstrua, essa barreira pode transformar 
um momento natural do corpo em uma experiência 
desconfortável, o que pode afetar diretamente 
a qualidade do atendimento, a comunicação e a 
relação entre profissional e paciente. 

Nos hospitais, a abordagem sobre menstruação 
ainda é restrita a casos de distúrbios ou patologias 
e raramente se discute o tema de forma preventiva 
ou educativa. Protocolos de segurança, como os de 

centros cirúrgicos e serviços de apoio diagnóstico, 
quase nunca incluem orientações claras 
sobre cuidados menstruais, deixando lacunas 
importantes no acolhimento, cuidado, segurança e 
no bem-estar das pacientes.

É urgente a construção de novas narrativas sobre 
a menstruação nos ambientes hospitalares, que 
podem ser restruturadas por meio de metodologias 
educativas, a fim de promover a desmistificação 
do tema e a introdução sobre o assunto. Abordar 
a menstruação com sensibilidade, promovendo 
informações, acolhimento e respeito traz 
autonomia e cria um espaço de discussão sobre 
o tema, permitindo uma relação de confiança 
entre profissional e paciente, proporcionando 
que a menstruação seja discutida abertamente 
e ressignificando a experiencia de menstruar no 
ambiente hospitalar. Pequenas ações podem fazer 
com que os ambientes hospitalares se tornem 
um espaço de cuidado integral, onde a saúde da 
mulher é vista em sua totalidade e integralidade, 
sem que o ato de menstruar pare na porta da 
instituição em torno de um tabu, mas como um 
sinal de vida e saúde, que deve ser tratada como tal 
em qualquer lugar.

En la Tierra, la menstruación es parte natural de la vida, sin 
embargo en el espacio -donde no existe la gravedad- este 

proceso ha despertado curiosidad y debate. Al principio, se 
creía que la sangre menstrual no podría salir del cuerpo sin 
gravedad, hoy se sabe que el organismo continúa funcionando 
de manera natural. Algunas astronautas eligen gestionar su 
menstruación utilizando productos adaptados a las condiciones 
espaciales; otras deciden suspender temporalmente el 
sangrado mediante anticonceptivos hormonales. También se 
investiga el uso de copas menstruales en estos escenarios. 

Ninguna de estas decisiones es impuesta: son ellas quienes 
eligen libremente cómo gestionar su menstruación. Esto 
demuestra que la autonomía de las personas que menstrúan 
es un valor esencial en la exploración espacial. En ese sentido, 
la ciencia y la equidad de género pueden, y deben, coexistir 
incluso fuera de la Tierra.

Hablar de menstruación en el espacio es reconocer que las 
mujeres y otras personas menstruantes no solo pueden 
conquistar el universo, si no que lo hacen desde nuestra sangre, 
sin esconderla ni minimizarla. Es darle reconocimiento a 
los cuerpos que menstrúan, no como una limitación para la 
exploración espacial, sino como una parte vital de ella. 

Menstruar cerca de las estrellas significa romper estigmas, abrir 
conversaciones y recordar que nuestros cuerpos también tienen 
un lugar legítimo entre los planetas. Que cuando una mujer 
sangra mientras observa la Tierra desde una ventana espacial, 
confirma que la vida, en todas sus formas, puede brillar incluso 
en el cosmos. Menstruar es humano, poderoso y digno de 
habitar en todos los rincones del universo.

Menstruar cerca de las

estrellas

13
páginalas voces



Avances en la 
legislación 
por la dignidad 
menstrual

Declaratoria del Día 
Internacional de la 
Menarquía

méxico

por: giulia sansoni

por: maraela wulf

giulia.sansoni@gmail.com

@maraela_wu

La aprobación de la licencia menstrual en la Ley 
de Educación de la Ciudad de México constituye 
un avance histórico hacia la justicia educativa y la 
dignidad menstrual. Impulsada por la diputada Paty 
Urriza y propuesta por Mara del Rosario Morales 
Ramos, la reforma añade la fracción XIII Bis al 
artículo 111, estableciendo un precedente nacional.

Urriza afirmó que esta medida “abre la puerta 
para transformar la cultura escolar en torno a la 
menstruación”, al justificar inasistencias y exigir 
campañas informativas, capacitación docente y 
productos de gestión menstrual gratuitos. También 
subrayó la importancia de proteger la privacidad 
de las estudiantes para evitar “vergüenza o 
discriminación por ejercer este derecho”.

El dictamen reconoce la dismenorrea incapacitante, 
promueve la reprogramación de evaluaciones, la 
eliminación de estigmas y la creación de espacios 
seguros. Para Urriza, la reforma refleja “un asunto de 
justicia” y marca el inicio de un cambio cultural en 
el que la salud menstrual forme parte del derecho 
a la educación y la dignidad menstrual se vuelva 
principio pedagógico y social. “Nuestra meta debe 
ser la dignidad menstrual en todo el país”, advirtió.

Los proyectos Princesas Menstruantes, La 
Menstruoteca y Sintonía Lunar, con el apoyo de 
la Escuela de Educación Menstrual Emancipadas 
propusieron declarar el 28 de octubre como Día 
Internacional de la Menarquía. Lanzaron una petición 
en Change.org que actualmente supera las mil firmas.

La declaratoria establece que un día dedicado a 
concientizar sobre la menarca es crucial para “visibilizar 
las múltiples violencias que se enfrentan las niñas a 
partir de la primera menstruación”. También reclama 
una educación menstrual centrada en la dignidad, 
los derechos y la justicia que derribe mitos, tabúes y 
estigmas sociales existentes en torno a la menstruación.

La agenda incluyó jornadas diversas en múltiples 
territorios e idiomas iniciando el sábado 25 de 
octubre hasta el jueves 31. Asimismo, se publicaron 
dos artículos en medios de comunicación 
tradicionales de México y España.

Territorios cíclicos:

L a esfera deportiva ha sido tradicionalmente un 
espacio masculinizado, en el cual se inscriben 

diversos valores asociados a la competencia, 
superioridad y diversas formas de violencia que se 
normalizan y perpetúan en las prácticas deportivas. 
El montañismo no está exento de ello, por muchos 
años, fue un espacio en donde no se creía que una 
mujer fuera capaz de ser autosuficiente para enfrentar 
los retos que se experimentan en la montaña, y contar 
con los conocimientos, habilidades y herramientas 
necesarias para posicionarse dentro del deporte.

Es menester visibilizar las problemáticas que existen 
en esta población que históricamente ha sido 
poco estudiada. En primer lugar, los modelos de 
planificación y entrenamiento femenino resultan 
inadecuados para las necesidades fisiológicas de 
mujeres y personas menstruantes, la realidad es que 
se toman como referencia estándares basados en el 
desempeño y fisiología masculina sin tomar en cuenta 
los procesos cíclicos inherentes a esta población.

En segundo lugar, la reciente investigación de la 
colectiva Montañeras en 2024, hace mención de las 
mujeres deportistas que experimentan dismenorrea, 
lo que refiere a la necesidad de abordar y 
comprender las implicaciones de la salud menstrual 
en el montañismo. Esto destaca la relevancia de 
implementar estrategias específicas que se centren 
en el bienestar de las mujeres deportistas, tales 
como programas de entrenamiento adaptados a las 
distintas fases del ciclo menstrual, y el desarrollo de 

políticas y protocolos que promuevan la conciencia, 
visibilización y el apoyo a la salud menstrual en el 
ámbito deportivo.

Finalmente, existen diversas inquietudes sin atender, 
entre ellas, la disposición de la sangre menstrual en 
espacios naturales. El uso de productos de recolección 
del sangrado menstrual en condiciones atmosféricas 
distintas, con exposición a terrenos inestables y 
variedad climática, es una de las preocupaciones que 
comparten las mujeres montañistas. La presencia 
humana en las montañas perturba el ecosistema 
desde el momento en que ingresamos, por ende, 
tenemos la responsabilidad de generar el menor 
impacto ambiental posible, y en ello se encuentran las 
estrategias de gestión menstrual en la montaña.

Este es un camino de concienciación, reapropiación, 
despatriarcalización y descolonización de algo 
nuestro, que sentimos, vivimos y habitamos; tanto 
las montañas, la naturaleza y los senderos, como 
aquel primer territorio que alberga nuestro ser y 
que históricamente ha sido colonizado, herido, 
transgredido y disputado. Por eso es necesaria la 
problematización, sensibilización y educación 
que nos permita construir nuevos discursos y 
plasmar nuestras propias narrativas, experiencias, 
representaciones e historias de, desde y para nosotras.

Resulta indispensable cimentar espacios que 
trasciendan lo privado y las instituciones educativas, 
apostando por la transformación de las narrativas 
hegemónicas desde la horizontalidad, la perspectiva 
de género y los derechos humanos 
para promover el bienestar 
y desarrollo integral de las 
niñas, mujeres y personas 
menstruantes montañistas 
y deportistas que quieran 
incursionar en cualquier 
práctica deportiva sin que 
la menstruación sea un 
impedimento para ello.

Apostamos por una 
vivencia menstrual digna 
y libre de estigma.

por:  daniela alejandra cerón alvarado
ciudad de méxico, méxico
@montañeras mx, @voces_emancipadas

15
página

14
página las voces el megáfono



educación, investigación 
y justicia menstrual en 
clave interseccional

Desde Medellín, Colombia, 
Lenyn, Alicia y Ángela 
llegan como Las Visitantes 
para compartir su visión y 
experiencias dentro de la 
Colectiva Aflora.
por:  laura contreras trigueros

san salvador, el salvador
@sintonialunar 

Bienvenidas a la Revista Menstrúa. Aflora es 
una colectiva de Medellín que crea contenido 
etnoeducativo sobre salud menstrual en población 
afrodescendiente. Para iniciar, ¿podrían contarnos 
desde qué perspectiva realizan sus proyectos?
AFLORA: Siempre tenemos muy presente la 
perspectiva étnicoracial e interseccional que para 
nosotras es muy importante. Además, una visión de 
Aflora es que no se queda en unas narrativas cerradas, 
sino que siempre se está renovando. Haciendo 
preguntas y pensándose otras formas de entender 
lo que implica habitar un cuerpo que menstrúa. A 
nosotras nos interesa hacer lecturas profundas sobre 
las temáticas. Nosotras no hablamos desde un lugar 
superficial. Eso implica que nuestras investigaciones 
son rigurosas, que hacemos lecturas rigurosas. 
También nos actualizamos respecto a otras aristas 
que se cruzan con la dignidad menstrual. 

Sobre su experiencia de trabajo colectivo, 
 ¿qué las fortalece como equipo y cómo logran 
una visión común?

AFLORA: El trabajo colectivo es un reto grande e 
importante. Nos hemos mantenido porque tenemos 
un compromiso genuino con la salud menstrual, 
algo que nos atraviesa como personas menstruantes. 
Sentimos una responsabilidad y compromiso político 
con compartir saberes y seguir investigando. La 
amistad, el respeto, la comunicación constante y 
el reconocimiento de los saberes de la otra hacen 
posible el trabajo colectivo. Nuestras construcciones 
son colectivas porque se nutren de nuestras vivencias. 
Somos una colectiva autogestionada, con otras 
fuentes de ingreso, por lo que respetamos los tiempos 
para crear y gestionar proyectos. También nos ayuda 
el mantener la investigación como eje central.

¿Podrían contarnos más sobre su experiencia en el 
sostenimiento del proyecto?
AFLORA: Para nuestra colectiva, como para muchas 
organizaciones feministas en Latinoamérica, las 
formas de financiamiento y darle valor a nuestro 
trabajo representan un reto, porque no corresponden 
al sistema capitalista ni a la economía que vivimos. 

Es importante la búsqueda y el tejido de redes con colectivas 
feministas, populares, antirracistas, comunitarias e indígenas. 
Las estrategias de financiamiento se fortalecen mediante 
colaboraciones, economías solidarias y acciones en términos de 
moneda. El reto es convertirlo en posibilidades sostenibles, pues 
el sistema ve a las colectivas como competencia. Ha sido posible 
gracias a las redes con personas interesadas en el tema; la gestión 
de becas y apoyos; y la pasión por proponer otras narrativas.

Precisamente muchas organizaciones de base e independientes 
necesitan operar bajo sus propios términos, lo que requiere fondos 
que no limiten esa libertad. Además del aspecto económico, ¿qué 
otros desafíos enfrentan al promover la dignidad menstrual?
AFLORA: El de posicionar herramientas pedagógicas desde la 
perspectiva interseccional y de la etnoeducación. Sobre todo en 
una ciudad donde en las periferias habitan cuerpas y cuerpos 
menstruantes y corporalidades racializadas. El reto ha sido hacer 
este ejercicio por fuera de Medellín, hablar con otras mujeres y 
niñas, permitirles escuchar nuestros podcast y llevar el mensaje 
de que nuestros cuerpos pueden vivir la menstruación de manera 
consciente, sana y feliz. Promover Aflora más allá de Medellín 
implica soberanía económica y contar con medios para llegar a 
estos espacios. Creemos que es importante que las historias sean 
contadas por las niñas mismas. Nuestro material está atravesado 
por historias reales de niñas y mujeres en los territorios.

Para finalizar, ¿quieren compartir algún mensaje con nuestra 
comunidad sobre su trabajo por la dignidad menstrual desde la 
perspectiva étnicoracial e interseccional?
AFLORA: Como consejo hacia otras colectivas, puede ser 
partir hablando de la salud y de la educación menstrual, 
reconociendo que es necesaria la justicia reproductiva para 
niñas, adolescentes, jóvenes, mujeres, adultas mayores, 
cuerpos menstruantes y gestantes, y población LBT negras, 
afrocolombianas, raizales y palenqueras de Améfrica Ladina. 
Queremos que nos sigan escuchando. Tenemos muchas historias 
para contar. Nuestra posición como antirracistas y desde los 
derechos sexuales no reproductivos nos impulsa a seguir, pero 
también a pedir que reconozcan nuestros saberes y nuestra 
investigación. Aún hay mucho por investigar y hacer. Ha sido 
importante no solo llegar a los territorios y grabar, sino realizar 
procesos investigativos que nos permitan responder preguntas y 
reflexionar sobre las vivencias, porque nada está dado.

Aflora, con 5 años de trayectoria, ha 
desarrollado tres proyectos principales:

LABORATORIO AFLORA: Espacio 
para niñas, adolescentes y jóvenes 
afrodescendientes que fomenta el diálogo 
para conocer, reconocer y vivir los cuerpos 
de forma consciente, sana y feliz.

PODCAST – PRIMERA TEMPORADA: 
Tres capítulos que recopilan memorias e 
historias sobre la menstruación, producido 
con apoyo de la beca VIVAVOZ de memria.
org, ganador de la cohorte tres 2021.

PODCAST – SEGUNDA TEMPORADA: 
Seis episodios que narran la historia ficticia 
de Juana, inspirada en experiencias reales, 
producida con apoyo del programa de 
estímulos del Ministerio de Cultura 2022 
en narrativas sonoras digitales.

Aflora Colectiva la integran: 

LENYN JOHANA CÓRDOBA PALACIOS, 
Magíster en Género y Desarrollo

ALICIA REYES LONDOÑO, 
comunicadora, cantautora y magíster en 
Estudios Latinoamericanos

ÁNGELA MARÍA JIMÉNEZ CANO, 
artista transdisciplinarie, productore 
creative e investigadore

PROYECTOAFLORA.COM

AFLORACOLECTIVA

AFLORA

16
página las visitantes



La Cátedra de Epistemologías Menstruales es 
un espacio virtual impulsado por la Escuela de 
Educación Menstrual Emancipadas. Su propósito 
es fortalecer y visibilizar saberes y proyectos de 
Abya Yala y el Sur Global. Las expositoras trabajan 
la educación, la salud y los activismos menstruales 
desde diversos territorios y perspectivas.

Disponibles en el canal de YouTube de la Escuela, las 
cátedras han abordado diversos temas. La primera, 
titulada “Violencias menstruales, una mirada del Sur 
Global”, inauguró el espacio. Luego, en los siguientes 
cuatro episodios se presentó el panel “Emancipar 
la sangre: desafiando la violencia menstrual”. La 
sexta cátedra estuvo dedicada a la presentación del 
libro Sangre y Saberes. Ensayos sobre la educación 
menstrual situada en Abya Yala. 

La cátedra más reciente se vivió con gran emotividad 
al compartir la canción “Roja”, de Dilma Luz Mosquera, 
un canto a la libertad menstrual. En esa ocasión 
también se presentó el Marco Conceptual para la Salud 
y la Educación Menstrual Emancipadora.

En el marco del 28 de mayo, Día Internacional de Acción 
por la Salud de las Mujeres, la Escuela de Educación 
Menstrual Emancipadas convocó al laboratorio social 
“Acción Global de Activismo Menstrual”. Se colocaron 
81 carteles en siete países que invitaban a interactuar 
mediante un código QR, con el fin de observar las 
reacciones frente a la exposición de la sangre menstrual.

Más de la mitad de las piezas fueron alteradas o 
destruidas por causas naturales o intencionales. Los 
hashtags recopilados se organizaron en dos categorías: 
la primera, “Discurso Hegemónico”, y sus subcategorías 
ignominia, tabú, idealización, moralismo, higienicismo 
y capitalismo; la segunda, “Discurso de la resignificación”, 
con las subcategorías dignidad y orgullo, nombrar y 
visibilizar, y libre pensamiento. El análisis cualitativo 
reveló además otras categorías significativas como la 
solidaridad menstrual y la responsabilidad ecológica. 

El 52.5% de las respuestas se ubicó en la primera 
categoría y el 47.5% restante correspondió a la segunda.

La acción permitió evidenciar la vigencia del 
mandato de ocultamiento de la sangre menstrual 
y del discurso deshumanizante que sostiene las 
violencias menstruales. También recordó que éste 
no se limita a las palabras, sino que se materializa 
en acciones y prácticas sociales con efectos en 
las diferentes dimensiones de la vida. Aunque la 
mancha de sangre menstrual sigue considerándose 
sucia, incómoda o agresiva, el análisis muestra un 
posible cambio en los  imaginarios sociales.

Desde agosto de 2025, América Latina cuenta con 
el Marco conceptual para la salud y la educación 
menstrual emancipadora, un libro que recopila 
conceptos inéditos y claves que emergen de 
las prácticas de educación, salud y activismos 
menstruales situados. Las promotoras del proyecto 
son Laura P. Contreras Aristizábal y Carolina 
Ramírez, de Colombia, y Aurora Macías, de México.

Según explicó Contreras Aristizábal, el documento 
comenzó a formarse en 2023 como respuesta 
a los conceptos menstruales que surgían desde 
instituciones, nacionales e internacionales, y que 
pretendían hegemonizar la forma en que las personas 
menstruantes vivían su ciclo. En este sentido, el marco 
se presenta como una apuesta política por la justicia 

El Primer Encuentro Ibérico de Educación, Salud 
y Activismos Menstruales se celebró en Beja en 
septiembre de 2025. Reunió a más de 15 expertas de 
Portugal, España, Italia, Colombia, Angola y Guinea-
Bisáu, con el propósito de tejer saberes y redes entre 
educadoras, activistas y profesionales de la salud 
menstrual, en un ambiente comunitario y afectivo.

Organizado por la Escuela de Educación Menstrual 
Emancipadas y Adoleser, el evento destacó por su 
pluralidad: se alternaron idiomas y formatos. Se 
abordaron temas clave como el dolor crónico, los efectos 
de los disruptores endocrinos, las aplicaciones digitales 
sobre la salud, la educación menstrual en contextos 
migrantes y el artivismo con sangre menstrual. 

Carolina Ramírez, fundadora de Emancipadas, 
señaló que la educación menstrual ha sido “la gran 
eterna abandonada” y que actualmente también se 
ve afectada por la cosificación neoliberal. Además, 
reivindicó y legitimó la voz de toda educadora 
menstrual “que trabaja con ética y responsabilidad”, 
añadiendo que este es un principio fundamental “para 
resistir al oportunismo y avanzar hacia una propuesta 
sólida que nos permita transformar el tabú menstrual”.

El encuentro consolidó redes afro-latino-ibéricas 
y reafirmó la importancia de construir pedagogías 
íntegras, multidimensionales y emancipadoras 
que sitúen la dignidad menstrual en el centro 
de la transformación profunda de los sistemas 
patriarcales y capitalistas.

Hacer academia sin 
permiso de la academia

la salud y la educación menstrual emancipadora

El discurso más allá 
de la palabra

Construyendo 
conocimientos específicos, 
desafíos y oportunidades

tejiendo conocimiento

fue publicado el primer marco conceptual para 

por:  dahianna alexandra mora cascante
@maraela_wu

por:  maraela wulf
@maraela_wu

por:  dahianna alexandra mora
@rojomenstrual

por:  giulia sansoni
giulia.sansoni@gmail.com

epistémica y cognitiva, cuyo 
objetivo es descolonizar 
los saberes y posicionar las 
voces y experiencias del Sur. 

Por su parte, Ramírez 
señaló: “América 
Latina construye 
educación menstrual 
para transformar 
sus territorios, para 
la emancipación, la 
transformación propia, no 

para intervenir”. “No se trata de conceptos porque 
suenan cool, sino de una postura política. Se trata 
de desafiar terminologías impuestas desde la 
colonialidad, que nos dictan una forma de vivir y 
perpetúan el tabú menstrual”, concluyó.

018
página las emancipadas






