
;

· 2025 ·

Marco conceptual
para la salud y la

educación menstrual
emancipadora

una propuesta desde
latinoamérica



La presente cartilla 
se publica gracias 

al apoyo de todas las 
autoras participantes.

*este producto es de circulación gratuita*
prohibida su comercialización

Una producción de:
Fondo Editorial 

Escuela de Educación Menstrual Emancipadas
ISBN: 978-628-01-8203-2

Dirección editorial: Aurora Macías Rea y 
Carolina Ramírez

Diseño: Lina Marcela Montes

Activismo Menstrual 

Alfabetización Menstrual  

Arte Menstrual 

Asistencialismo Menstrual 

Autocuidado Menstrual 

Ciclocentrada    

Conciencia Menstrual  

Cuerpo Menstrual  Colectivo   

Dignidad Menstrual  una mirada desde Colombia   

Dignidad Menstrual  una mirada desde México  

Dignidad Menstrual  una mirada desde Nepal

Educación Menstrual

Educadora Menstrual   

Educación en Salud Menstrual 

Enfoque Biopsicosocial 

Enfoque Restaurativo

Epistemicidio Menstrual

Ideología Menstrual

Interocepción Cíclica   

Investigación Menstrual 

Solidaridades Menstrual   

Memoria Menstrual

Menstruación

Menstruocentrismo

 Menstruofobia Social  

Polinización Menstrual 

Tabú Menstrual

Violiencia Menstrual

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página 

Página

Página

Página

12

13

14

14

15

15

16

17

18

19

20

21

22

22

23

24

24

25

26

26

27

27

28

28

29

30

30

31

1.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.



Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 • una propuesta desde latinoamérica.4 / 5

La educación menstrual se configura 
como un saber específico que se 
ocupa de una necesidad desasistida 

históricamente y que tiene como objetivo la 
erradicación del tabú menstrual. Alrededor 
de la menstruación se han desarrollado 
estigmas y narrativas que limitan la vida 
de niñas, mujeres y otras personas que 
menstrúan, en consecuencia subyace la 
vulneración de Derechos Fundamentales 
como el derecho a la educación, el trabajo, la 
salud, el bienestar y, con estos,el derecho a la 
dignidad humana.

Es importante mencionar que por 
malestares físicos, miedo a mancharse, falta 
de acceso a productos de gestión menstrual, 
déficit de espacios dignos para menstruar 
y falta de educación menstrual, muchas 
mujeres y niñas se ven excluidas de la vida 
pública durante el periodo menstrual y 
esto se convierte en un obstáculo para el 
acceso de oportunidades, agravándose 
cuando los territorios, además, carecen de 
saneamiento básico. Ante estas situaciones 
se hace prioritario la puesta en marcha 
de estrategias metodológicas para la 
implementación de la educación menstrual, 
con enfoque emancipador, como vía  para 
la  erradicación del tabú y la garantía de la 
dignidad humana.

La educación menstrual emancipadora es 
un concepto y una metodología que emerge 
de las prácticas educativas y los laboratorios 
sociales implementados desde el Programa 
Princesas Menstruantes, sistematizados 
por primera vez en el Libro: Educación 
Menstrual Emancipadora, una vía para 
interpelar la misoginia expresada en el tabú 
menstrual (Ramírez, 2022), trabajo ganador 
del primer puesto a la investigación para la 
transformación, otorgado por la alcaldía de 
Medellín, Colombia.

La educación menstrual es el conjunto de 
prácticas intencionadas a la transformación 
de las narrativas menstruales que 
condicionan de forma negativa la 
experiencia corporal, emocional y psíquica 
de niñas, mujeres y otras personas que 
menstrúan. Es una propuesta ético-
política que emerge como respuesta a 
los discursos biologicistas, higienicistas, 
fundamentalistas, heteronormativos y 
capitalistas, que utilizan a la menstruación 
como mecanismo de control y opresión y 
que imponen formas de regularización del 
ciclo menstrual ovulatorio.

Anclada en las pedagogías críticas del 
sur global, la educación menstrual 
emancipadora busca cuestionar y 

erradicar los estigmas menstruales 
que producen desigualdad y vulneran 
derechos fundamentales. Se cimienta en la 
concepción de la menstruación como una 
experiencia humana multidimensional 
que va mucho más allá de una lectura 
exclusivamente biológica; desarrolla 
competencias fundamentales desde lo 
conceptual, procedimental y actitudinal en 
el ser humano. Con ello, su implementación 
aporta a la subsanación de brechas 
de género y al fortalecimiento de la 
construcción positiva de la subjetividad y 
la autonomía de niñas, mujeres y todas las 
personas que menstrúan.
La educación menstrual emancipadora 
no se trata de entrenar en prácticas de 
higiene, promover productos menstruales o 
contabilizar cuántas personas en el mundo 
están en la llamada pobreza menstrual, 
concepto promovido por intereses 
neoliberales. La educación menstrual 
emancipadora se trata principalmente 
de desentrañar las narrativas ancladas 
en la psique colectiva que perpetúan 
la enfermedad, el padecimiento y el 
malestar. Implica un trabajo riguroso, 
principalmente político, investigativo y 
disruptivo, crítico y libre de romantizaciones 
y otros planteamientos que despolitizan la 
menstruación.

Es importante mencionar que, la educación 
menstrual que proponemos en América 
Latina procura el cuestionamiento de 
las narrativas colonialistas históricas 
construidas alrededor de esta experiencia 

humana individual y colectiva y posiciona 
narrativas emancipadoras, se constituye 
como una práctica educativa que se alimenta 
de los postulados de las pedagogías críticas y 
emancipadoras y de la educación popular. 

Es una propuesta que sentipiensa, 
entiende y resuelve de manera colectiva, 
que politiza la menstruación y que crea 
redes para transformar el tabú menstrual. 
Es una construcción comprometida de 
conocimiento y por lo tanto, es una ciencia 
emergente llevada a cabo por mujeres y 
personas menstruantes que legitiman sus 
quehaceres para dar otros significados 
y proponer nuevos significantes. La 
educación menstrual es una apuesta por la 
dignificación y la recuperación del cuerpo 
como primer territorio del saber, donde 
emergen emociones, sentires, perspectivas y 
memorias en conexión con el todo. 

Partiendo de lo anterior, el modelo 
metodológico denominado “Educación 
Menstrual Emancipadora” propone una 
experiencia educativa que posibilita 
cambios comportamentales a nivel 
individual y colectivo, a través de acciones 
que transversalizan las cinco dimensiones 
de la menstruación (histórico social, 
biológica, psicoemocional, política y 
espiritual) en tres tiempos fundamentales 
que cuya acción se manifiesta en cuestionar, 
informar y dignificar. 

Con este modelo se propone cuestionar todo 
lo aprendido acerca de la menstruación: 

Educación Menstrual Emancipadora,
un Concepto y un Modelo Metodológico 
para la Acción y la Transformación

por carolina ramírez
directora emancipadas
colombia

introducción



Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 • una propuesta desde latinoamérica.6 / 7

mitos, tabúes, estigmas, informaciones 
sesgadas, incompletas y prácticas que 
reproducen imaginarios que asocian 
el cuerpo femenino con lo sucio y lo 
vergonzoso; aportar información científica 
y crítica libre de sesgos higinicistas, 
reproductivistas y biologicistas que 
reiteran la desigualdad de género, una 
información que dota de herramientas 
para la autonomía, el autoconocimiento 
y el autocuidado; así como elaborar 
nuevos sentidos en torno a la experiencia 
menstrual tanto individual como 
colectiva, aportando formas de  percibir 
y experimentar la menstruación 
positivamente y como una experiencia 
humana y completamente digna.

Entonces, la educación menstrual 
emancipadora es un concepto y una 
propuesta metodológica simple, 
adaptable a los diferentes territorios 
y los grupos poblacionales y propone 
un trabajo en dos vías, la prevención 
y la acción-transformación. 

La prevención es el énfasis que se 
hace con la población que todavía 
no ha menstruado por primera vez. 
Prevenimos la desinformación, el miedo, la 
desapropiación del cuerpo, el autorechazo, 
los estigmas que generan exclusión, 
autoexclusión y la vulneración de derechos 
fundamentales por causas asociadas a la 
menstruación. La acción-transformación 
es el énfasis que ponemos en el trabajo 

de educación con la población que ya es 
menstruante y que no solo ha recibido 
información negativa acerca del ciclo 
menstrual sino que, generalmente esa 
información ha condicionado ya la vivencia 
menstrual, por lo tanto el trabajo se enfoca 
en cuestionar lo aprendido y construir 
nuevos relatos y formas de percibir la 
menstruación. En la acción/transformación 
también se incluye a los varones y 
disidencias sexuales que no menstrúan.

Como se mencionó anteriormente, el 
fundamento pedagógico de la metodología 
descrita se ancla en las pedagogías 
emancipadoras y en la educación popular, 
desde este fundamento se hace una 
invitación para que la persona facilitadora 
tome distancia de los lugares de saber 
verticales y se proponga como un puente 
para la reflexión y la construcción colectiva, 
para generar espacios seguros, éticos y de 
cuidado, donde se priorice escuchar sin 
juicios y proponer sin arbitrariedad. Al ser 
la menstruación un tema históricamente 
tabú y el tabú menstrual una expresión 
de misoginia, con mandatos vigentes de 
ocultamiento que generan una carga fuerte 
de vergüenza, se reconoce la importancia de 
crear espacios que resulten seguros para las 
mujeres, niñas, adolescentes, personas trans 
y no binarias con capacidad de menstruar.

La Educación Menstrual Emancipadora 
comprende que todas las personas 
requieren de educación menstrual, pero 

A su vez es 
fundamental, 

diferenciar 
la educación 

menstrual de la 
salud menstrual, 

porque aunque 
son disciplinas 

emergentes 
complementarias, 
tienen campos de 
profundización y 

acción específicos.

identifica que el objetivo de dicho 
proceso cambia partiendo de si la 
experiencia está situada en el cuerpo o 
no. Del mismo modo, comprende que los 
contenidos de la enseñanza deben estar 
enfocados en los procesos vitales de cada 
grupo etario y en consecuencia el modelo 
metodológico contiene una guía de las 
competencias básicas de la educación 
menstrual. Finalmente, la  educación 
menstrual emancipadora considera 
prioritario crear espacios seguros en los que 
se pueda escuchar sin sentir incomodidad, 
preguntar sin miedo, proponer sin sentirse 
expuesta, se apoya en la didáctica, en 
el juego y en la construcción colectiva, 
dado que se entiende que los temas 
históricamente tabú requieren de un 
abordaje pedagógico especial. 

Llevar a cabo dicho abordaje, implica 
necesariamente la generación constante de 
conceptualizaciones que ayuden a crear un 
nuevo lenguaje con significantes positivos 
para la reapropiación del cuerpo, la 
comprensión situada de la menstruación y 
la superación colectiva del tabú menstrual. 
De esta idea emerge este documento que 
pretende ser una apertura más para el 
reconocimiento de la especificidad de la 
educación menstrual emancipadora como 
disciplina emergente, nutrida por diferentes 
esfuerzos situados en Latinoamérica. 



una propuesta desde latinoamérica.8 / 9 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

Para empezar a definir este concepto, 
se hace necesario reconocer que las 
definiciones hegemónicas de salud y 

salud menstrual, se enmarcan 
en la comprensión de la salud occidental 
propuesta por la OMS (organización 
mundial de la Salud), que reconocen 
en principio la salud como un “estado de 
bienestar físico, mental y social, y no solo 
la ausencia de enfermedades”. Ante esa 
definición base de salud se hace necesario 
proponer un concepto que aborde la 
Salud Menstrual desde un enfoque 
Decolonial, que incluya las comprensiones 
de la salud desde las realidades de 
nuestros territorios latinoamericanos y 
que apueste por vivir los ciclos ovulatorios 
menstruales no sólo en equilibrio, sino 
también, desde el acceso a la información, 
la promoción del autoconocimiento y 
la soberanía sobre el cuerpo. 

Se propone el abordaje de la Salud 
Menstrual Decolonial acogiendo el 
concepto de salud, desde la comprensión 
de que  “la salud enfermedad es un proceso 
social complejo y dinámico, que forma parte 
de los flujos de la vida, y se va configurando 
en escalas temporales -proceso- y 
contextuales -el territorio, la comunidad, 
el Sur-” (Basile, 2023, p. 15). Esto quiere 
decir que no parte de la comprensión de la 
salud como un estado, porque esta no es 
estática, cambia de acuerdo al contexto que 
va viviendo la persona, y más bien, se acoge 
a comprender la salud como un proceso, 
un fenómeno dinámico que cambia en el 

tiempo y está directamente influenciada 
por las condiciones sociales, económicas, 
ambientales, culturales y políticas en 
las que se desenvuelve una persona. En 
consecuencia, al ser considerada la salud 
un proceso, reconoce también que las 
personas tienen un papel activo en la 
gestión de su salud por ser quienes tramitan 
la experiencia de estar en equilibrio o  
desequilibrio y esto se podría traducir en 
agenciamiento de su propio cuerpo.

Cabe resaltar que esta comprensión de 
salud apela por la descolonización de los 
saberes médicos occidentales, es decir, 
promueve el reconocimiento de los saberes 
y prácticas de salud locales que desde la 
colonización fueron marginados bajo la 
premisa de que no eran científicos. A pesar 
de esa sentencia, estas sociedades del 
Abya Yala y de otros territorios colonizados 
sobrevivieron milenios con sus sistemas 
de salud tradicional. Sin embargo, no 
se pretende negar los avances de la 
biomedicina que generan bienestar en las 
personas, pero sí cuestionar las relaciones 
de poder y comprensión heteronormativas 
de la salud, que se generan entre “médico” 
y “paciente”, además, de la incidencia de la 
economía global en las políticas públicas en 
salud, que parecen beneficiar en principio a 
las multinacionales farmacéuticas más que 
a la salud de las personas.

Por lo tanto, la comprensión de la Salud 
Menstrual Decolonial promueve un 
entendimiento de la salud desde lo 

Aproximaciones y aportes al concepto 
de Salud Menstrual Decolonial

por laura p. contreras aristizábal
directora medicina de mujer
colombia

interseccional favoreciendo un abordaje 
holístico y acorde a los contextos. Entiende 
la salud como proceso y contempla las 
dimensiones físicas, emocionales, mentales 
y espirituales de la niña, mujer, y/o 
persona que menstrúa, que se enmarcan 
en un contexto social, económico, 
cultural, ambiental y político y definen 
la forma en que se desenvuelve el ciclo 
ovulatorio-menstrual, que se se evidencia 
significativamente con la menstruación. 

Si bien, la Salud Menstrual contempla todo 
lo relacionado con el ciclo, la menstruación 
juega un papel fundamental pues es 
la condición que se hace más evidente. 
Por lo tanto, se propone entender la 
menstruación, desde una mirada positiva 
sobre el cuerpo, como un proceso biológico 
natural y un camino multifacético, para 
reconocer el periodo con reverencia, 
celebración o lo que quiera que haga 
sentido para quien menstrua y no como 
un sinónimo de suciedad ni tampoco 
como una enfermedad (Bobel, 2019). 
Pero en caso de que la menstruación 
y/o el ciclo ovulatorio-menstrual genere 
padecimientos, la salud menstrual 
decolonial propone un abordaje integral y 
holístico que permita indagar qué genera 
esos desequilibrios con el objetivo de 
apostar a re equilibrar la salud.

También, para que se pueda gozar de una 
salud menstrual en equilibrio se propone 
incluir los indicadores propuestos en la 
definición de Salud Menstrual hegemónica 
de Hennegan et al (2020):

Acceder a información que sea precisa      
en el momento y edad adecuados sobre                 
e l ciclo menstrual.

Cuidar el cuerpo durante la menstruación: 
preferencias de higiene, comodidad, 
privacidad y seguridad.

Acceder en tiempo y forma a diagnósticos, 
tratamientos y cuidados para los malestares 
relacionados con el ciclo menstrual.

Vivir en un entorno positivo y respetuoso 
respecto al ciclo menstrual, libre de estigma.  

Poder decidir libremente si participar y 
cómo hacerlo en todas las esferas  de la vida 
durante todo el ciclo menstrual.

Además de incluir los indicadores 
mencionados anteriormente Para que se 
pueda vivir una Salud Menstrual decolonial 
en equilibrio, se debe garantizar:

Educación Menstrual, que garantice 
romper el tabú y el estigma frente a la 
menstruación y dejar de condicionar el 
abordaje del ciclo a un enfoque meramente 
reproductivo. 

Información que promueva el 
agenciamiento sobre el cuerpo a través de 
herramientas para conocer más el propio 
cuerpo y poder identificar cuándo algo está 
en desequilibrio. 

Relacionamiento de pares con las 
personas que proveen los servicios de 
salud: la persona que consulta no se debe 
considerar “paciente”  sino agente de su 
propio cuerpo, es decir, se le debe otorgar 
la información necesaria con respecto a 
su diagnóstico y permitir que la persona 
decida, además de darle peso al sentir y 
experiencia menstrual de la persona.



una propuesta desde latinoamérica.10 / 11 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

Acceso y derecho a decidir sobre los 
diferentes abordajes alrededor de la salud, 
que además de incluir a la biomedicina,            
se reconozcan los saberes tradicionales        
para acompañar y promover el equilibrio       
en Salud Menstrual.

Reconocimiento de que el entorno 
ambiental influye directamente sobre la 
salud menstrual, por lo tanto, se aboga por el 
relacionamiento en equilibrio con la  madre 
tierra al reconocerla un ser vivo hogar, que 
incide de manera simbiótica en el bienestar 
de la persona. 

Acoge la dimensión espiritual y la forma en 
que las diferentes prácticas pueden influir 
para el bienestar mental y emocional, por 
ende incidirán en la salud menstrual.

En conclusión, “Salud Menstrual Decolonial” 
da cuenta del ciclo ovulatorio-menstrual y 
cómo éste incide en las dimensiones físicas, 
emocionales, mentales y espirituales de la 
niña, mujer, y persona que menstrúa. Se 
considera un proceso porque cambia a lo largo 
del tiempo y está influenciado por el contexto 
social, económico, cultural, ambiental y 
político en el que se desenvuelve la persona.

referencias bibliográficas:

Basile, G., & Iñiguez Rojas, L. (2023). Estudios de determi-
nación y desigualdad en salud. FLACSO

Bobel, C. (2019). The Managed Body: Developing Girls and 
Menstrual Health in the Global South. Palgrave Macmillan.

Hennegan, J., Winkler, IT, Bobel, C., Keiser, D., Hampton, J., 
Larsson, G., Mahon, T. (2021). Salud menstrual: una defi-
nición para la política, la práctica y la investigación. Sexual 
and Reproductive Health Matters, 29(1), 31–38. https://doi.org
/10.1080/26410397.2021.1911618

A partir de las puntualizaciones anteriores, 
presentamos el siguiente marco conceptual, 
mismo que es el resultado de largas horas 
de trabajo, investigación, ensayo, diálogo, 
experiencias educativas, intercambios, 
encuentros y constantes reflexiones guiadas 
por el faro de la Dignidad Menstrual, 
realizadas por cada una de las personas 
que aquí escribimos para la consolidación 
de este recurso editorial. Cabe resaltar que 
este trabajo tiene la firme intención de 
abonar y seguir ampliando la construcción 
de prácticas de educación menstrual 
emancipadora y la promoción de la salud 
menstrual desde una mirada decolonial, 
para hacer posible un mundo libre del tabú.Co

nc
ep

to
s

de
st

ac
ad

os
en

 el su
r 

gl
ob

al

una propuesta desde latinoamérica.



una propuesta desde latinoamérica.12 / 13 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

ACTIVISMO MENSTRUAL

ALFABETIZACIÓN MENSTRUAL

1.

2.

El activismo menstrual abarca un 
movimiento diverso y controvertido 

conformado por personas  y colectivos 
cuyos enfoques, acciones y estrategias 
politizan y problematizan los discursos 
y prácticas asociados a la menstruación 
que han servido históricamente como 
mecanismos de desigualdad y opresión 
contra los cuerpos que menstrúan. Estos 
mecanismos son intrínsecos a los procesos 
culturales, sociales, religiosos, políticos, 
económicos y ambientales que forman parte 
de la vida cotidiana de las personas y se 
manifiestan de formas discursivas, afectivas 
y encarnadas, reforzando un orden social 
-cishetero- patriarcal y colonial. 

Un ejemplo cotidiano de esta realidad es 
la invisibilización de la menstruación en 
los espacios laborales, donde las mujeres 
y personas que menstrúan a menudo se 
ven forzadas a esconder su dolor, malestar 
o necesidades particulares en esta etapa 
del ciclo por miedo a ser vistas como 
menos productivas o profesionales. En 
este contexto, lo que pone en manifiesto 
el activismo menstrual es que, lejos de ser 

un proceso individual y biológico aislado, 
la menstruación se convierte en una fuente 
de disciplinamiento y control que revelalos 
límites impuestos por normas -cishetero- 
patriarcales sobre cómo deben comportarse 
quienes menstrúan en los espacios públicos 
y privados. 

Influenciado por las teorías y movimientos 
feministas, podría decirse que el activismo 
menstrual está centrado en el ‘cuerpo vivido’ 
(Moi, 1999), un concepto útil en tanto permite 
unificar el cuerpo físico -con sus implicaciones 
biológicas y fisiológicas- con el contexto 
sociocultural específico en el que actúa y 
experimenta la vida. Lo que han demostrado 
las activistas, desde la calle, la academia 
y otros espacios de disputa, es que la 
experiencia vivida, la identidad -incluyendo 
el género y el sexo- y los significados ligados 
al cuerpo genérico están conectados entre 
sí y, a su vez, con la raíz de las desigualdades 
estructurales. En otras palabras, el activismo 
menstrual evidencia las formas en las que 
algo que parece trivial o inofensivo como la 
menstruación influye y está entrelazada con 
todas las luchas políticas. 

La alfabetización menstrual es el ejercicio 
pedagógico y político de cuestionar 

aquellas narrativas de opresión, dominación, 
disciplinamiento, censura y exclusión 
que afectan la vida de las personas que 
menstruamos, para generar alternativas 
creativas que permitan apropiarnos de 
nuevas versiones transformadoras, dignas y 
emancipadoras acerca de la menstruación 
y que, a su vez, esto ayuden a entender y 
resolver nuestras vidas personales y sociales.

Para este concepto, se retoma el término de 
alfabetización de una de las tendencias más 
actuales que explica el constructivismo desde 
la Psicología. Dicha perspectiva refiere a la 
alfabetización como el proceso de reflexión 
por el cual las personas que forman parte de 
una cultura letrada pueden dar sentido al 
sistema de escritura. Desde esta mirada, la 
alfabetización se enfoca en “formar personas 
con criterio y recursos para contrastar, 
cuestionar y reflexionar sobre su entorno” 
(García-Aldeco & Uribe, 2020).

Entre las principales cualidades que destacan 
de este enfoque de la alfabetización, y a 
diferencia de la tendencia tradicional que se 
centra en fomentar la capacidad de traducir 
un código gráfico a un sonido que forme una 
palabra separada de un contexto,
la mirada constructivista promueve la 
reflexión para que el estudiantado encuentre 
las relaciones que dan sentido al mundo 
letrado en el que se encuentran inmersos y 
por lo tanto la alfabetización cobre sentido 
en tanto que les permita regular su entorno 
y resolver su vida personal y social (García-
Aldeco & Uribe, 2020).

Por lo tanto, la alfabetización menstrual 
nace de dos ideas. La primera es que, cada 
cuerpo desde antes de menstruar y ovular ya 
posee gran cantidad de autoconocimiento 
constituido por la propia experiencia. Este 
principio parte del enfoque constructivista 
que explica que el aprendizaje surge de 
construcciones internas que se dan en la 
medida que nos relacionamos con el entorno. 
De ahí que, tanto la propia experiencia como 
el autoconocimiento del cuerpo, ocupen 
un lugar privilegiado a la hora de realizar 
cualquier acto pedagógico relacionado con la 
experiencia menstrual.

La segunda idea se refiere a que la 
experiencia corporal, emocional, psíquica 
y espiritual de las personas que 
menstruamos está regulada por una 
sociedad en clave capitalista, colonialista, 
racista, adultocentrista, capacitista y 
patriarcal. Esto exige abordar el análisis de 
los mecanismos de control en los que se 
encuentran inmersos nuestros cuerpos y 
el territorio que habitamos. 

Por lo tanto, la alfabetización menstrual 
apunta al ejercicio pedagógico y político de 
apropiarse de códigos alternativos y creativos 
para resistir, reflexionar y participar en la vida 
individual y colectiva relacionada con nuestra 
experiencia menstrual. Por ello, esta es una 
alfabetización que parte del cuerpo.

referencia bibliográfica: 

Gacia-Aldeco, A. &amp; Uribe, V. (2020). Leer y escribir 
para transformar: alfabetización inicial desde la 
perspectiva constructivista. El Colegio de México.

estefanía reyes molleda
venezuela

laura mariela ruiz márquez
méxico-ecuador



una propuesta desde latinoamérica.14 / 15 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

ARTE MENSTRUAL AUTOCUIDADO MENSTRUAL

CICLOCENTRADA

ASISTENCIALISMO MENSTRUAL

3. 5.

6.

4.

El arte Menstrual no sólo concierne a las 
Artes Visuales, sino que también abarca 

diferentes expresiones artísticas que 
abordan el tema de la menstruación, 
utilizando o no fluidos menstruales en su 
creación. Se remonta a los años setenta 
y nace como una forma de resistencia 
y activismo feminista, cuestionando y 
combatiendo las estructuras patriarcales 
dentro y fuera del ámbito artístico. 

Sacar la menstruación del espacio íntimo y 
hacerla pública es un acto político que ayuda 
a elaborar cuestiones asociadas al tema 
a través de medios sensibles, subjetivos 
y poéticos. Entre las artistas pioneras del 
Arte Menstrual se encuentra la colombiana 
María Evelina Marmolejo con la instalación 
Tendidos, en el año 1979 y el performance 11 
de marzo en 1981. 

Otro concepto relevante para estudiar el tema 
es el de MenstruArtivismo, acuñado por Eva 
Valadez Ángeles, que conecta menstruación, 
arte y activismo. Un movimiento no 
hegemónico en las artes que sitúa como 
protagonistas a las mujeres y a los cuerpos 
menstruantes disidentes, colaborando para 
combatir el tabú menstrual a través del arte.

Finalmente, el Arte Menstrual también puede 
entenderse como un camino terapéutico 
y educativo de (re)conexión con el propio 
cuerpo y el replanteamiento mismo de la 
relación con la menstruación para mujeres cis 
y otrss disidencias que menstrúan.

El autocuidado menstrual, se refiere a todas las 
acciones y prácticas realizadas para atender y 

cuidar de  la salud menstrual en el día a día. Se basa 
en el autoconocimiento, implica la recuperación 
de los saberes e historias.  Reconocer los procesos 
fisiológicos, emocionales, sociales, culturales, etc. en 
todas las etapas del ciclo y a lo largo de la ciclicidad, 
conlleva a procesos de identificación del dolor 
menstrual y las condiciones de nuestros úteros; 
así como, la prevención de malestares y patologías 
relacionadas con la salud menstrual.

Significa poner en el centro los ciclos 
ovulatorios-menstruales, más allá de 

patrones fijos, misticismo y una visión 
únicamente reproductiva. Es aprovechar 
el signo primario de salud que es el ciclo 
menstrual-ovulatorio, desde la menarquia 
hasta la menopausia, además de reconocer 
el ciclo ovulatorio-menstrual como una forma 
ordenada de producir hormonas sexuales. 
Estos, en equilibrio, ofrecen vitalidad y apoyan 
una buena salud inmunológica, circulatoria, 
ósea e incluso mental.

Ser ciclocéntrica significa tener la oportunidad 
de vivir los ciclos con atención y consciencia, en 

la medida de lo posible, en cada momento de 
la vida. No se trata de obsesionar a las mujeres 
y otras personas que ciclan con tener ciclos 
perfectos, sin síntomas y con estándares fijos 
de cómo se supone que deberían de sentirse 
en cada fase, sino confiar más en sus cuerpos y 
valorar su fisiología.

Es común que las visiones médicas y la 
educación formal trabajen el concepto ciclo 
menstrual, desde una perspectiva utilitarista 
y teleológica. En este caso, como un proceso 
que se lleva a cabo con el objetivo único del 
embarazo. En este pensamiento, el embarazo 
es el centro y se considera “natural”, mientras 

Asistencialismo Menstrual es un concepto 
emergente del procesos de análisis de 

diversas experiencias latinoamericanas 
de educación menstrual. Señala la 
instrumentalización de las necesidades 
relacionadas con la menstruación y su 

manejo, tal es el caso de la dotación gratuita 
de productos menstruales, en favor de 
intereses políticos o institucionales sin 
priorizar el cuestionamiento del tabú 
menstrual ni las violencias que este genera.

camila matzenauer
brasil

somos menstruantes
perú

victoria de castro
brasil

aurora macías rea
méxico



una propuesta desde latinoamérica.16 / 17 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

que la menstruación es considerada un desvío 
del recorrido, un evento antinatural e incluso 
un castigo al útero que supuestamente no 
cumplió su función.

Sin embargo, esta es una interpretación que 
no tiene en cuenta la perspectiva biológica 
evolutiva de la menstruación, ya que la 
evolución biológica no necesariamente 
busca utilidad, objetivos, ni es causa-efecto. 
Lo que notamos entre los humanos es que 
la menstruación es un evento programado 
por el cuerpo femenino durante todos los 
años fértiles de la vida. En una sofisticada 
comunicación continua, ovarios y cerebro 
trabajan juntos para ovular y, a partir de la 
ovulación, programar la menstruación como 
una consecuencia natural y saludable.

El embarazo es igualmente natural, pero 
ocurre como resultado de una desviación 
necesaria de la ruta que de otro modo sería 
inevitable: el óvulo debe encontrarse y unirse 
con un espermatozoide (un ADN diferente 
que es externo al cuerpo), debe formarse 
un cigoto y este puede llevarse al útero y ser 
lo suficientemente bueno como para poder 
implantarse en una gruesa capa de protección 
interna que llamamos endometrio. A partir 
de este evento comienza el embarazo y se 

necesitan más procesos para evitar que el 
endometrio se desprenda.

Una de las breves conclusiones que podemos 
sacar es que las narrativas biológicas en sí 
mismas no son “neutrales” y no se basan 
únicamente en hechos, sino que refuerzan 
la idea del rol social que deben tener 
las mujeres y la función supuestamente 
inevitable que deben cumplir: generar nuevos 
seres humanos. Las niñas en edad escolar y 
menárquicas aprenden que esta función de 
su cuerpo existe para embarazarse o para 
hacerles sufrir dolores y calambres, no como 
un signo de salud y crecimiento saludable que 
existe principalmente para proporcionarles 
hormonas y en consecuencia, es necesario 
para el desarrollo y mantenimiento de los 
diferentes sistemas corporales.

Por tanto y finalmente, es necesario trabajar 
el ciclo ovulatorio-menstrual más allá de la 
reproducción como objetivo final. También 
debemos eliminar las ideas de patrones 
fijos de comportamiento, emociones y 
síntomas según las fases del ciclo, ya que esto 
también refuerza los estereotipos y sitúa 
a las hormonas sexuales femeninas como 
causantes de inestabilidad.

CONCIENCIA MENSTRUAL

CUERPO MENSTRUAL 
COLECTIVO

7.

8.

Es el estado de comprensión del potencial 
movilizador y transformador de la 

menstruación y la vivencia menstrual, que 
surge a través del proceso de reflexión-
acción situado en el territorio del cuerpo 

menstrual, donde converge la agencia social, 
el conocimiento propio y la capacidad de 
escribir y/o reescribir la propia historia, 
desde el reconocimiento de la experiencia 
personal y colectiva.

La expresión cuerpo menstrual colectivo, se 
refiere a la construcción social que se ha 

elaborado en torno a la menstruación y que 
condiciona las percepciones y sentimientos 
individuales y colectivos frente a esta, 
marcando un conjunto de características 
supuestamente propias de la experiencia 
menstrual que se materializan en los cuerpos: 
dolor, inestabilidad emocional, fragilidad, 
malestar, incapacidad, irritabilidad, retirada 
etc. Las características que socialmente se le 

otorgan a la menstruación llegan al punto de 
caricaturizarla de monstruosa.

El cuerpo menstrual colectivo es una 
expresión metafórica que permite visualizar 
el impacto de las narrativas menstruales en 
las experiencias cotidianas a nivel colectivo, 
es una manifestación de los dolores, anhelos, 
luchas, frustraciones y vivencias colectivas 
compartidas por cientos de generaciones.

aurora macías rea
méxico

carolina ramirez
colombia

La conciencia menstrual es una idea 
emancipadora que no puede reducirse al 
enmascaramiento de la misoginia por medio 
de discursos institucionales, románticos, 
fundamentalistas o reproductivistas, no cabe 
en la perspectiva higienicista o biologicista, 
desafía a la instrumentalización clínica y a los 
proyectos del asistencialismo menstrual y de 
la política pública de importación. 

La conciencia menstrual, entonces, es 
antagónica a esas visiones en la medida que 
permite cuestionar narrativas y prácticas 
impuestas sobre el cuerpo, la sexualidad 

y la vivencia, a través de las cuales se ha 
fraguado la historia menstrual individual y 
colectiva hasta el presente, por lo tanto, la 
conciencia menstrual reclama también el 
reconocimiento del impacto de la historia 
colonial, dado que ésta ha configurado la 
realidad social de América Latina. 



una propuesta desde latinoamérica.18 / 19 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

plantea que sólo es posible transformarlo 
con educación menstrual crítica que 
trascienda el asistencialismo y  el sesgo 
biologicista y utilitarista con que ha sido 
entendido del ciclo menstrual y ofrezca 
herramientas para cuestionar las narrativas 
menstruales hegemónicas y la construcción 
de nuevas formas de significar y habitar la 
experiencia menstrual. 

La dignidad menstrual entonces, es el 
derecho a menstruar en bienestar, con 

suficiente información, con estrategias 
educativas a nivel social y cultural que 
permitan erradicar el tabú menstrual, con 
acceso a productos seguros y confiables 
para la gestión del sangrado, con atención 
oportuna en términos de la salud menstrual, 
con servicios sanitarios adecuados y con agua 
y saneamiento básico. 

referencia bibliográfica:
https://ethic.es/entrevistas/el-origen-de-la-dignidad/

DIGNIDAD MENSTRUAL,
una mirada desde Colombia

DIGNIDAD MENSTRUAL,
una mirada desde México

9.

10.

Según la Rae, la dignidad es sinónimo de 
respetabilidad, honradez, honorabilidad. 

Más allá de esto, cuando se habla de
dignidad humana se hace referencia al 
valor intrínseco de los seres humanos, un 
valor que no es otorgado por nadie sino que 
lo poseen por el solo hecho de Ser y existir. 
La dignidad humana está inexorablemente 
vinculada con los derechos humanos y 
defiende la no instrumentalización de 
los seres humanos especialmente con 
intenciones políticas o capitalistas. 

La filósofa Adela Cortina menciona que la 
dignidad no solo es una palabra clave, sino 
una experiencia que es necesario proteger, 
respaldar y fomentar. Para el Filósofo Javier 
Goma, la dignidad es una cualidad que 
toda persona posee, en virtud de la cual 
se constituye en acreedor y el resto de la 
humanidad en deudora de un respeto; 
coincide con Adela en que es un principio anti 
utilitario. Menciona también que la dignidad 
destaca principalmente entre las personas 
vulnerabilizadas, dado que son percibidas 
como prescindibles y estorbosas en un mundo 
donde el capital lo sostienen unos pocos. 

Partiendo de esto, podemos plantear que 
la dignidad menstrual, como paralelo con 
la dignidad humana, es la respetabilidad 

y honorabilidad de la sangre menstrual 
y de las personas que menstrúan. Es una 
exigibilidad a garantizar que cada una de las 
experiencias menstruales sean en el marco 
de la dignidad humana. Es importante 
mencionar que menstruar es una experiencia 
que históricamente ha sido despreciada y 
connotada como expresión de lo inmundo, 
lo impuro, lo vergonzoso y lo ignominioso. 
Ha sido instrumentalizada con intenciones 
políticas para excluir y oprimir a las mujeres 
y las niñas y en consecuencia sus derechos 
humanos son sistemáticamente vulnerados; 
también con intenciones económicas para 
capitalizar con la vergüenza infundada a 
través de la escalada higienicista.  

Es entonces que el concepto dignidad 
menstrual emerge como consecuencia de 
una historia menstrual atravesada por relatos 
que legitiman la exclusión y las violencias 
hacia mujeres y niñas en todas las épocas, 
arraigando en las personas menstruantes 
fuertes sentimientos de vergüenza que llevan 
a sentir que no son dignas por causa del 
sangrado, alimentando así la idea de seres de 
segunda categoría. 

El concepto de dignidad menstrual
 reconoce que el tabú menstrual es 
una estrategia de control y opresión y 

Es en el marco de los DDHH que puede 
entenderse la Dignidad Menstrual, 

como un estado consustancial a la dignidad 
humana en el cual toda niña, mujer o 
identidad menstruante de cualquier
pueblo o nación, tiene garantizados sus 
derechos fundamentales, el reconocimiento 
pleno y la atención de sus necesidades 
materiales y subjetivas para transitar la 
experiencia menstrual en libertad, 
seguridad, autonomía e integridad. 

Terminar con el tabú y los estigmas es 
fundamental para abrir paso a las formas 
de identificar, conceptualizar y garantizar 
el acceso a condiciones, recursos e insumos 
necesarios para lograr dicho estado. En 

consecuencia, el horizonte de lucha y 
resistencia de la Dignidad Menstrual es 
emancipador porque reúne esfuerzos por la 
humanización, es decir, por el reconocimiento 
y la reconstitución de la condición de 
dignidad que niñas, mujeres y personas 
menstruantes han visto vulnerada histórica y 
sistemáticamente por el hecho de menstruar. 

El movimiento social articulado bajo esa 
consigna, es abarcador ya que propicia 
coaliciones a partir de la certeza de que cada 
persona merece vivirse de manera completa 
sin vergüenza o señalamientos sobre su 
cuerpo, su sexualidad y particularmente sobre 
su menstruación. Las acciones por la Dignidad 
Menstrual se sostienen en la identificación 

carolina ramirez
colombia

aurora macías rea
méxico



una propuesta desde latinoamérica.20 / 21 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

y denuncia de las violencias, asimetrías e 
injusticias que perpetúan la opresión sobre 
todas las personas menstruantes, en ese 
entendido, son complejas y radicales al 
demandar la transformación de la estructura 
social que reproduce el tabú menstrual y 
alimenta la construcción cultural del rechazo 

sobre la menstruación y el cuerpo que 
menstrúa. Hablar de Dignidad Menstrual 
es entonces, ir a la raíz de la ignominia 
para generar opciones de resignificación 
y deconstrucción de discursos y prácticas 
deshumanizantes, de acuerdo con la realidad 
presente en cada territorio.

DIGNIDAD MENSTRUAL,
una mirada desde Nepal

11.

Puesto en términos simples, la 
Menstruación Digna es un estado libre de 

cualquier forma de discriminación menstrual 
a lo largo del ciclo de vida de las personas 
menstruantes (quienes nacen con útero y 
ovarios en todas sus diversidades). 

Para entender la Menstruación Digna, 
es necesario comprender y reconocer 
la complejidad y la naturaleza 
multifacética de la Discriminación 
Menstrual, que juega un papel vital en la 
construcción y refuerzo de las relaciones de 
poder y el patriarcado. Esto abarca prácticas 
que incluyen tabúes, vergüenza, estigmas, 
restricciones, abusos, violencia, y privación 
del acceso a recursos y servicios asociados 
con la menstruación a lo largo del ciclo de 
vida de las personas menstruantes. Se ha 
practicado en todo el mundo bajo diversos 
nombres, formas y magnitudes. 

Lo más importante es que no solo se trata de 
una violencia basada en género, sino también 
de una violación de una serie de derechos 

humanos a la vez. Esta complejidad de la 
Discriminación Menstrual no es abordada ni 
por la gestión menstrual, ni por el acceso al 
agua, saneamiento e higiene (WASH), ni por 
la pobreza menstrual, ni siquiera por la salud 
menstrual. En este sentido, la Menstruación 
Digna es un enfoque decolonial, innovador, 
holístico, transformador, basado en los 
derechos humanos y en el ciclo de vida. 

Este enfoque facilita la creación de relaciones 
de poder equitativas, desmantela el 
patriarcado, acelera la inclusión, va más 
allá de los productos y la infraestructura, 
previene la violencia doméstica incluyendo 
el matrimonio infantil, mejora la Salud y 
los Derechos Sexuales y Reproductivos, y 
promueve los derechos humanos. Es un tema 
transversal que incluye la justicia climática, 
porque las personas menstruantes están en 
todas partes y constituyen más del 50% de la 
población de este planeta.

Para facilitar su comprensión, desde 
La Coalición del Sur Global por una 

radha paudel
nepal

Menstruación Digna se utilizan las tres 
“P” (principalmente, prácticamente y 
psicológicamente)

Principalmente, se utilizan el lente de 
derechos humanos y un enfoque de no-
negociación para analizar y abordar la 
Discriminación Menstrual, que es el principio 
de la Menstruación Digna. 
Prácticamente, invita a examinar todos los 
aspectos de las personas menstruantes 
desde el nacimiento hasta la muerte y se 
utiliza como un tema transversal en todos 
los sectores. Psicológicamente, permite 
la construcción de agenciamiento entre 

las personas menstruantes, y demanda 
responsabilidad a quienes no menstrúan en 
todo espacio donde se anhela una sociedad 
pacífica, igualitaria y justa. 

Este enfoque de Menstruación Digna es 
liderado por Radha Paudel, sobreviviente de 
Discriminación Menstrual y está orientado 
a resultados que a menudo van más allá del 
significado genérico de Dignidad. Tristemente, 
históricamente ha sido ignorado y marginado; 
es por esta razón que desde 2019, el 8 de 
diciembre se conmemora como el Día 
Internacional de la Menstruación Digna, como 
una iniciativa de la Fundación Radha Paudel.

EDUCACIÓN MENSTRUAL12.

La educación menstrual es el proceso 
de enseñanza y aprendizaje que 

permite la comprensión de los aspectos 
multidimensionales de la menstruación y el 
agenciamiento de esta según las necesidades 
tanto individuales como territoriales. Para su 
implementación es necesaria una estrategia 
metodológica basada en las competencias 
básicas según el ciclo vital de las personas. 
Habitualmente la educación menstrual es 
mal entendida y confundida con acciones 
que se enmarcan en la divulgación o 
entrega de información que carecen, por 
su naturaleza, del proceso de enseñanza 
aprendizaje inexorable de un proceso 
enunciado como educativo.

La educación menstrual puede ser 
emancipadora o no, puede estar al servicio 
de intereses mercantilistas y hegemónicos, 
por ello, al inicio de este documento se 
introduce lo que comprende un proceso 
de educación menstrual enmarcada en la 
emancipación. 

referencia bibliográfica:

Ramirez, C. (2022) Educación Menstrual Emancipado-
ra, una vía para interpelar la misoginia expresada en el 
tabú menstrual. Editorial Fallidos.

carolina ramírez
colombia



una propuesta desde latinoamérica.22 / 23 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

EDUCACIÓN EN 
SALUD MENSTRUAL

EDUCADORA MENSTRUAL

14.

13.

La ESM es un proceso de enseñanza y 
aprendizaje que abarca una amplia 

gama de aspectos de la salud menstrual, 
incluyendo los biológicos, psicoemocionales, 
sociales, políticos, culturales, históricos, 
económicos, ambientales y espirituales.Se 
basa en un marco conceptual con un enfoque 
biopsicoecosocial, de género, interseccional 
y de derechos humanos. Su objetivo es 
crear espacios colectivos para la promoción, 
recuperación y creación de conocimientos, 
habilidades, actitudes y valores que 
permitan a las niñas, adolescentes, mujeres 
y personas que menstrúan:

vivir con dignidad sus procesos de salud 
menstrual;

resignificar las experiencias menstruales a 
través del cuestionamiento de las narrativas 
menstruales hegemónicas;

●
fortalecer su autonomía para poder tomar 

decisiones informadas sobre su cuerpo y 
procesos de salud;

aprender técnicas de autoconocimiento 
cíclico a través de la alfabetización corporal;

promover prácticas saludables, 
individuales y colectivas, en relación al ciclo 
menstrual-ovulatorio;

conocer y defender sus derechos 
humanos a lo largo de su vida en relación a 
la salud menstrual.

Desde mi perspectiva y trayectoria en 
la implementación y la formación 

de educadoras menstruales, defino la 
educadora menstrual como aquella persona 
que adquiere comprensiones profundas 
en torno a la multidimensionalidad de 

la menstruación desde una perspectiva 
crítica y emancipadora. A su vez, posee las 
herramientas pedagógicas, metodológicas 
y procedimentales para guiar el proceso 
educativo de acuerdo al ciclo vital de las 
personas con las cuales trabaja. 1. El Modelo Biopsicosocial

Este modelo, propuesto por George Engel en 
1977, considera que la salud y la enfermedad 
son el resultado de la interacción compleja 
entre factores biológicos, psicológicos y 
sociales. Reconoce que estos factores están 
interconectados y que todos juegan un papel 
importante en la salud del individuo.

2. El Modelo de la Medicina Profunda
La Medicina Profunda, según el libro 
“Inflamed: Deep Medicine and the Anatomy 
of Injustice” de Rupa Marya y Raj Patel, es 
un enfoque que reconoce la interconexión 
entre la salud humana, los sistemas 
sociales y el medio ambiente. Este modelo 
enfatiza cómo las estructuras sociales, 
políticas y económicas influyen en la salud, 

y cómo la inflamación crónica en nuestros 
cuerpos está ligada a la “inflamación” de 
nuestros sistemas sociales y ecológicos. 
La Medicina Profunda busca abordar las 
causas fundamentales de la enfermedad, 
no solo los síntomas, considerando factores 
como el racismo estructural, la desigualdad 
económica y la degradación ambiental.

3. El Modelo de la Salud Colectiva
Este modelo, originado en América Latina, 
considera la salud como un fenómeno 
social y político, más allá de lo meramente 
biológico. Enfatiza la importancia de la 
determinación social de la salud y aboga 
por un enfoque comunitario y participativo 
en la promoción de la salud y la prevención 
de enfermedades.

emilia almanza towgood
méxico

carolina ramírez
colombia

Enfoque Biopsicoecosocial15.

El enfoque biopsicoecosocial es un modelo integral y multidimensional para 
entender y abordar la salud, particularmente la salud menstrual. Este enfoque 

surge de la integración de tres modelos de salud fundamentales:

El enfoque biopsicoecosocial es un paradigma integral de salud que sintetiza los 
modelos biopsicosocial, de medicina profunda y de salud colectiva, reconociendo 
la interconexión compleja entre los factores biológicos, psicológicos, ecológicos 
y sociohistóricos en la salud humana. Este enfoque propone una comprensión 
holística de la salud que va más allá de la perspectiva biomédica tradicional, 
considerando las experiencias individuales y colectivas, las causas fundamentales 
de la enfermedad, y la determinación social y ambiental de la salud.

Basándose en la visión de Rupa Marya y Raj Patel, este enfoque reconoce que 
nuestros cuerpos están profundamente conectados con los sistemas sociales y 
ecológicos más amplios. Entiende que la salud individual no puede separarse de 
la salud de las comunidades y ecosistemas. Al aplicarse a la salud menstrual, este 
enfoque permite una comprensión más profunda y contextualizada, facilitando 
estrategias de atención más efectivas, personalizadas y culturalmente sensibles, al 
tiempo que aborda las inequidades estructurales que afectan la salud menstrual.

emilia almanza towgood
méxico



una propuesta desde latinoamérica.24 / 25 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

ENFOQUE RESTAURATIVO
EN LA EDUCACIÓN MENSTRUAL 

16.

Desde la educación menstrual con 
enfoque restaurativo y de carácter 

político, entendiendo que menstruar es un 
determinante fundamental de salud de las 
personas que menstrúan y al ser la salud 
un derecho fundamental, debe abordarse 
desde una mirada política. El enfoque 
restaurativo pretende abrir espacios de 
diálogos horizontales lúdico-educativos, y se 
centra en identificar y transformar el daño 
causado, con todos los actores involucrados 
en diferentes espacios. 

Con el enfoque restaurativo de la educación 
menstrual se busca reparar los efectos 

de conductas indebidas; se prioriza a la 
población víctima de violencia de género; 
se forja un espacio seguro para trabajar 
en el conflicto; se proponen alternativas 
positivas para desmitificar el tabú 
menstrual, normalizando la experiencia 
cíclica y sus connotaciones; se le apunta 
a la transformación continua en el 
desarrollo de nuevas sociedades, a través 
de la sensibilización de las generaciones 
futuras, para que conozcan límites y 
reconozcan la otredad como parte de su 
entorno y de su comunidad, para asumir la 
corresponsabilidad de cuidar y ser cuidadas.

lina fernanda mateus gaspich
colombia

EPISTEMICIDIO MENSTRUAL17.

Se trata de la invalidación, negación 
y destrucción sistemática de 

conocimientos, saberes y formas de entender 
el mundo que emergen de la vivencia del 
cuerpo menstrual. Es crucial reconocer que la 
castración simbólica y cultural de un proceso 
fundamental como la menstruación, 

trae consigo profundas implicaciones 
sociales que limitan la vivencia en libertad 
de niñas, mujeres y personas menstruantes, 
perpetuando de ese modo la ignominia, 
la opresión, la explotación y el tabú 
menstrual sobre ellas. 

aurora macías rea
méxico

IDEOLOGÍA MENSTRUAL18.

La ideología menstrual es un conjunto 
de creencias, discursos y prácticas que 

configuran la percepción y experiencia 
de la menstruación, presentándola 
como un fenómeno natural, esencial y 
ahistórico. Esta ideología oculta el carácter 
socialmente construido de las experiencias 
menstruales, normalizando prácticas que 
perpetúan la opresión y el control sobre 
los cuerpos menstruantes.

Características clave de la ideología 
menstrual

Naturaliza construcciones sociales, 
presentándolas como hechos inmutables.

Influye en cómo las personas interpretan 
y experimentan la menstruación

●
Perpetúa mitos, tabúes y estereotipos 

de género que impactan negativamente la 
experiencia menstrual.

Se manifiesta en diversos ámbitos como 
la religión, filosofía, ciencia, educación, 
derecho, medicina y economía.

Tiene efectos prácticos tangibles que 
dan sentido a la vida dentro de un sistema 
opresivo.

Se ha encarnado en el cuerpo a través de 
la vergüenza, el miedo, el dolor, el tabú y el 
estigma.

Ha sido un mecanismo eficaz del 
patriarcado para limitar el acceso de las 
mujeres y las personas que menstrúan a 
espacios de saber y poder.

La ideología menstrual ha evolucionado 
históricamente, manifestándose de 
diferentes formas en la ginecología y 
medicina hegemónica, incluyendo la 
moralización, patologización, psicologización 
y biologización de las experiencias 
menstruales. Comprender y cuestionar la 
ideología menstrual es fundamental para 
desnaturalizarla y crear nuevas narrativas 
que permitan experiencias menstruales más 
conscientes y libres de opresión.

emilia almanza towgood
méxico



una propuesta desde latinoamérica.26 / 27 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

INTEROCEPCIÓN CÍCLICA

SOLIDARIDADES 
MENSTRUALES 

MEMORIA MENSTRUAL

INVESTIGACIÓN MENSTRUAL

19.

21.

22.

20.

La Interocepción Cíclica es la capacidad 
de percibir y reconocer los cambios 

hormonales, los movimientos del útero, la 
ovulación, los flujos vulvovaginales y todos 
los cambios psicofisiológicos asociados a las 
fluctuaciones hormonales cíclicas.

Esta definición enfatiza la importancia de 
desarrollar una conciencia interoceptiva 
específica para los procesos cíclicos del 
cuerpo menstruante. La Interocepción Cíclica 
va más allá del simple reconocimiento de las 

fases menstruales, centrándose en la práctica 
de prestar atención a las sensaciones internas 
del cuerpo de manera cíclica.

Este enfoque permite una conexión más 
profunda con la experiencia individual del 
ciclo, en lugar de basarse en una forma 
estandarizada o abstracta de vivir cada fase. 
Al desarrollar la Interocepción Cíclica, se busca 
mejorar la autorregulación física y emocional, 
así como el autoconocimiento relacionado con 
los procesos cíclicos del cuerpo.

Son todas esas expresiones y acciones 
que emprendemos para hacer de la 

menstruación de las otras una experiencia 
tranquila,  más digna y segura. Las 
solidaridades menstruales siempre han 
existido: la amiga que mira el trasero con 
disimulo para descartar la mancha, la 
que corre y busca las toallas que necesitas 
ante una bajada inesperada, la que te 

presta el saco para amarrarlo a la cintura, 
la que intenta informarte con las pocas 
herramientas que ella tiene, la que te 
acompaña al baño para ver si todo está bien, 
la misma que sostiene la puerta arruinada del 
servicio sanitario mientras tú te cambias la 
toalla. En un mundo donde la menstruación 
no tiene lugar las solidaridades menstruales 
emergen como respuesta emancipatoria. 

Desde el reconocimiento del impacto del 
tabú menstrual, como una expresión 

de violencia machista hacia las cuerpas, 
identidades y proyectos de vida de quienes 
menstruamos; es necesario recuperar las 
experiencias y saberes de nuestra cuerpa 
menstrual, personal y colectiva. Para ello, se 
propone identificar, conocer y poner en valor 

los aprendizajes, reflexiones y propuestas 
desarrolladas por otras/otres menstruantes 
de Abya Yala, lo que nos compromete a 
sostener una memoria colectiva que visibilice 
nuestros quehaceres menstruales, con la 
intención de escribir nuestra propia historia 
menstrual y transformar nuestras realidades 
de desigualdad y violencia. Práctica en la que se recuperan, fortalecen 

y generan saberes desde las propias 
cuerpas menstruantes, con la finalidad de 
contribuir a la dignificación de la experiencia 
menstrual colectiva. Desde esta perspectiva, 
hacer investigación implica dejar el lugar 
de contemplación que se nos suele exigir 

como investigadoras/investigadores, para 
asumir que investigar es una apuesta 
académico-política emancipadora que 
genera saberes situados. Lo que contribuye al 
fortalecimiento y articulación de los saberes 
menstruales de nuestros territorios. 

emilia almanza towgood
méxico

carolina ramirez
colombia

mariel soledad tavara arizmendi
perú

mariel soledad tavara arizmendi
perú



una propuesta desde latinoamérica.28 / 29 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

MENSTRUACIÓN

MENSTRUOCENTRISMO

MENSTRUOFOBIA SOCIAL 

23.

24.

25.

Sangrado periódico que experimentan 
las personas que nacen con útero, 

como derivación de la ovulación y el 
consiguiente desprendimiento del tejido 
endometrial como señal de vitalidad 

y de renovación del ciclo ovulatorio. La 
menstruación se configura como una 
experiencia humana multidimensional 
atravesada por aspectos territoriales e 
intereses políticos y económicos.

Este concepto fue desarrollado en el 2020 
para demarcar el horizonte ético y político 

de la Escuela de Educación Menstrual 
EMANCIPADAS. El menstruocentrismo 
considera la menstruación como eje central 
y categoría de análisis multidimensional, 
en consecuencia deconstruye y transforma 
las narrativas que impactan negativamente 
a las personas que menstrúan, a quienes 
no menstrúan y la sociedad en general. El 
menstruocentrismo cuestiona las marcas 
impuestas y propicia una desescritura 
menstrual que da lugar a nuevas formas de 
narrar, experimentar y enunciar el sangrado 
ya sea por su presencia o ausencia. 

El menstruocentrismo se define como 
el trazo desde el cual se conjugan y se 
despliegan prácticas, saberes y estrategias 
que hilvanan bienestar en todas las áreas 
de la vida de las personas con capacidad 
de menstruar, posibilitando la experiencia 
menstrual o no menstrual -como es el 
caso de las menopausias precoces o de 
otras condiciones de salud que producen 
amenorrea-, cómoda, digna y autónoma. 
Es decir, el trabajo educativo se centra 
en el sistema de creencias acerca de la 
menstruación, en el cuestionamiento 
de las narrativas menstruales, en el 
autoconocimiento, agenciamiento y la 

Las fobias en general expresan un miedo 
extremo a objetos, cosas o situaciones 

que suponen poco o ningún peligro, pero 
que provocan una gran ansiedad y malestar 
en ciertas personas. La menstruofobia 
es un neologismo que hace referencia 
al conjunto de ideas, comportamientos, 
actitudes y sentimientos frente a la 
menstruación, basados principalmente 
en el miedo pero también en el desprecio, 
asco, repulsión y la censura. 

El término menstruofobia social hace 
referencia a los mandatos generalizados 
implícitos y explícitos sostenidos de época 

en época y, a las narrativas higienizantes 
difundidas masivamente a nivel social que 
presentan a la menstruación como una crisis 
higiénica y un factor de riesgo biológico 
(cada vez más comunes y explícitos en 
baños públicos) alimentando de esta forma 
los imaginarios colectivos que plantean 
la menstruación como “sangre mala” y 
despreciable que debe ser ocultada. La 
menstruofobia social e individual es una 
consecuencia del tabú menstrual.

carolina ramirez
colombia

carolina ramirez
colombia

carolina ramirez
colombia

recuperación de la dignidad menstrual 
considerando que esto no solo aporta 
bienestar a quienes menstrúan sino a la 
humanidad en general.

El quehacer con perspectiva menstruocéntrica 
reconoce que el sangrado menstrual se ha 
configurado como marca de exclusión, como 
vestigio de una feminidad despreciable y 
repulsiva que se instala en la psique individual 
y colectiva y resquebraja la identidad y el 
cuerpo social de niñas y mujeres. En las teorías 

que se han construido sobre la menstruación 
en todos los tiempos descansan tácticas de 
opresión que marcan el horizonte de quienes 
menstrúan y que complejizan la construcción 
de la identidad y la subjetividad, más 
exactamente en la construcción de género, 
un ejemplo de ello es la narrativa común “La 
menstruación te hace mujer” que resulta 
bastante problemática tanto para las niñas 
y mujeres cis género como para las personas 
trans y algunas no binarias. 



una propuesta desde latinoamérica.30 / 31 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

POLINIZACIÓN MENSTRUAL26.

La polinización menstrual es una forma 
de ir repartiendo de niña en niña, como 

lo hacen las abejas y otros polinizadores, 
la información necesaria, importante 
y fundamental para conocer el cuerpo, 
saber lo que sucederá en él para sentirse 

segura de sí misma, osea, la información 
es como la fertilización, que nos permite 
florecer. Es una acción para que las niñas 
estemos informadas y compartir esa 
información a otras niñas. 

yeraldine castaño, 14 años
colombia

TABÚ MENSTRUAL

VIOLENCIAS MENSTRUALES

27.

28.

El tabú menstrual es una construcción 
patriarcal que se sostiene y se recicla 

hasta nuestros días y que presenta al 
sangrado menstrual como una expresión 
de lo indigno, lo prohibido y lo inaceptable. 
Desarrolla una tecnología que se basa en el 
sostenimiento de creencias, instauración de 
mandatos y prohibiciones que derivan en 
estigmatizaciones y que generan opresión, 
exclusión y sometimiento. 

El tabú es aquello considerado incorrecto 
e impudicia, supone una prohibición tácita 
dentro de una sociedad, amparada en 
creencias religiosas o códigos morales que al 

ser infringidos tiene como consecuencia un 
castigo físico o de escarnio y rechazo social.

A través del tabú menstrual, se coloca a  la 
menstruación como una cuestión indigna, 
prohibida e inaceptable que limita la 
información y la educación que se recibe en 
torno a ella, instaurando la  vergüenza y el 
pudor como sentimientos que prevalece en la 
experiencia menstrual individual y colectiva 
que limitan la vida de niñas, mujeres y todas 
las personas que menstrúan, por lo tanto el 
tabú menstrual es un mecanismo de opresión 
y una expresión de misoginia.

Cuando hablamos de violencias menstruales 
nos referimos a las violencias que se 
derivan del tabú menstrual y de prácticas 
naturalizadas, las cuales habitualmente 
no son reconocidas como tal. Entre estas 
encontramos:
1. Las violencias que afectan emociones, 
sentimientos y percepciones sobre sí mismas 
como lo son la desinformación, el silencio, 
la censura y el castigo por la mancha, la 
sexualización. 

2. Las violencias que afectan la participación 
y limitan la vida de las niñas, mujeres 
y todas las personas que menstrúan: la 
estigmatización y la seclusión por ejemplo.

3. Las violencias que afectan directamente el 
cuerpo: la violencia sexual, el planchamiento 
de los senos, la medicalización, las 
histeréctomias “sugeridas”/ forzadas, la 
normalización del dolor menstrual y la falta 
de atención eficaz para ello. 

4. Las violencias relacionadas con las 
llamadas prácticas nefastas: el matrimonio 
infantil y la mutilación genital femenina. 

Las violencias mencionadas vulneran los 
derechos fundamentales de forma directa: 
Derecho a la educación, Derecho a la salud 
y el bienestar, derecho al trabajo, derecho al 
libre tránsito, Derecho a la dignidad humana. 

carolina ramirez
colombia

carolina ramirez
colombia



una propuesta desde latinoamérica.32 / 33 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

La epistemología se ocupa del estudio 
del conocimiento, desde esta se 

revisan los orígenes del conocimiento, las 
circunstancias en las cuales se produce 
y los criterios para su calificación como 
conocimiento científico y por lo tanto, 
conocimiento válido o verdadero. De esta 
primera aproximación, se puede decir 
que la epistemología no es neutral y se 
encuentra directamente relacionada con 
ideas como la legitimidad, la verdad, la 
racionalidad de la ciencia y la objetividad 
de quien investiga y por lo tanto, de los 
entes productores de ese conocimiento. 

En las últimas décadas, a partir del 
surgimiento del giro feminista o el 
giro descolonial, es posible hablar 
epistemologías otras que desafían los 
orígenes, los criterios de validación e 
incluso los propósitos de la producción de 
conocimiento científico. Las Epistemologías 
del Sur y las Epistemologías Feministas, son 
ejemplos que nos muestran la posibilidad 
de elaborar cuestionamientos necesarios 
-¡urgentes!- al antropocentrismo, al 
eurocentrismo y al colonialismo, como 
ideas fundacionales en la producción 
científica. Asimismo, estos ejemplos 
permiten visibilizar que la academia no 

es el único espacio para hacer ciencia y 
muestran que Latinoamérica tiene voz 
propia en la construcción de pensamiento 
crítico y situado.

Las Epistemologías 
Menstruales

 son el conjunto de estudios 
y prácticas que nos permiten 

construir conocimiento y 
posicionar tanto a las personas que 
menstrúan como a las educadoras 
menstruales, promotoras de salud 

menstrual y activistas menstruales 
como poseedoras y productoras 
legítimas de conocimiento y de 

sentido, en torno a la menstruación 
y desde la experiencia propia. 

Dentro del estudio de las problemáticas 
socioculturales vinculadas con la 
menstruación, en el Sur Global, nos 
enfrentamos a conflictos discursivos que 
si bien son conceptuales, sobre todo son 
epistémicos. Es decir, en estos conflictos 
se disputan los lugares de legitimidad 
desde donde se habla o desde donde 

Epistemologías Menstruales
y la Educación Menstrual como 
Disciplina Emergente

por aurora macías rea
directora sembradoras
méxico

se genera conocimiento. Por lo tanto, 
hablar de menstruación, de educación 
menstrual, de salud menstrual y de 
activismos menstruales en NUESTROS 
PROPIOS TÉRMINOS, es profundamente 
subversivo e imprescindible para entramar 
nuestra apuesta ético-política frente a la 
perspectiva hegemónica que se pretende 
imponer, desde el Norte Global, sobre 
nuestra propia experiencia tanto como 
personas menstruantes, como productoras 
legítimas de conocimiento y de sentido. 

La producción de términos y conocimientos 
propios es un paso vital, y un potente 
ejercicio de decoloniadad del saber y del 
ser, en la construcción de un horizonte 
epistémico común y diverso, trazado 
desde la resistencia a la opresión y desde 
la generación de condiciones de vida 
digna, que desafían la racionalidad de la 
modernidad como proyecto civilizatorio 
único. El marco conceptual presentado 
en este trabajo, devela importantes 
indagaciones discursivas, experiencias 
y prácticas propuestas para desarticular 
tanto las violencias menstruales, como las 
violencias estructurales enlazadas al tabú 
menstrual, las cuales han sido camufladas 
por el discurso hegemónico y la supuesta 
universalidad de la ciencia. 

Nuestra propuesta conceptual-discursiva, 
al emerger de la acción, permite 
comprender la manera en que las 
mujeres y las personas menstruantes, 
propiciamos transformaciones subjetivas 
que conducen hacia otras formas de vivir 

el ciclo menstrual y de relacionarse con la 
menstruación, pero también hacia otras 
maneras de nombrar y habitar el mundo, 
más allá de la ciencia hegemónica. 
El ejercicio contenido en este trabajo, 
posiciona la voz diversa y crítica de América 
latina, una voz que se viene construyendo 
con encuentro, debate, reflexión colectiva y 
sobre todo, con trabajo territorial. 
Los conocimientos propios contenidos 
en esta publicación vienen dando cuerpo a 
las epistemologías menstruales, mismas 
que reconocemos no solo como una 
posibilidad de hacer ciencia y academia, 
sino como una forma de justicia epistémica 
y cognitiva, que pone en el centro la 
experiencia menstrual y busca 
a devolver(nos) a las mujeres y a todas 
las personas menstruantes la capacidad 
de hablar por nosotras mismas y de 
generar conocimiento válido desde 
nuestra realidad situada. 

Nuestras experiencias generan 
sistematizaciones, conceptos, métodos, 
premisas e hipótesis, preguntas, 
postulados y recursos que abren paso a 
la Educación Menstrual como disciplina 
específica, un campo profesional 
emergente y autónomo, fértil para la 
emancipación en la medida que se 
nutre de construcciones propias y del 
cuestionamiento sobre las ideas, discursos 
e intervenciones neocoloniales que en su 
práctica continúan reproduciendo tabú 
menstrual e intentan disolver la trama de 
resistencia por la Dignidad, históricamente 
tejida en Latinoamérica. 



una propuesta desde latinoamérica.34 / 35 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

AU
TO

RA
S,

 

ed
uc

ac
ió

n
sa

lu
d

me
ns

tr
ua

l

EX
PO

NE
NT

ES
 

DE
 LA

 

y L
A 

EN
 AM

ÉR
IC

A L
AT

IN
A 

Y E
L S

UR
 GL

OB
AL

 



una propuesta desde latinoamérica.36 / 37 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

Ana Emilia 
Almanza Towgood

Camila MatzenauerAurora Isabel Macías Rea
c.sembradoras@gmail.com

@lacrecida @au_marearoja 
@sembradoras_menstruoteca 

@princesasmenstruantes
@caro_educadoramenstrual

@rubrafluidez

Educadora Menstrual y Consejera en 
Salud Menstrual, con más de 10 años 
de experiencia. Su propuesta educativa 
parte de un enfoque biopsicoecosocial, de 
género y de derechos humanos. A través 
de su proyecto La Crecida - Educación en 
Salud Menstrual, continúa trabajando 
por la profesionalización de la educación 
menstrual en México. Es Maestra en 
Filosofía con especialidad en Políticas 
Públicas del Cuidado con Enfoque de 
Género y ha complementado su formación 
con diplomados en Ecofeminismo y Salud 
Menstrual. Además, está certificada 
en Salud Hormonal de las Mujeres por 
el Institute for Menstrual Health. Ha 
colaborado con UNICEF México en la 
redacción y corrección de los nuevos 
Manuales de Salud Menstrual, publicados 
en 2024. Actualmente, facilita una 
formación para educadoras menstruales 
a través del Laboratorio de Educación en 
Salud Menstrual. Es integrante de la Red 
de Educación Menstrual de México.

Artista con Licenciatura en Danza (2016 
- Universidad Federal de Santa María), 
Maestría en Artes Visuales (2019) PPGART - 
UFSM. En 2018 creó “Rubra Fluidez” a partir 
de relatos de menarquia, un performance 
que circula por Brasil, Colombia y 
Argentina. Dirigió el documental “Rubra 
Fluidez: El papel del arte en la educación 
menstrual” (2020), se formó como 
Educadora Menstrual en la Escuela de 
Educación Menstrual Emancipadas, de 
la cual actualmente es docente, también 
es directora del proyecto “Rubra - Arte e 
Educação Menstrual”, que lleva talleres 
educativos al interior de Rio Grande do Sul.

Pionera de la Educación Menstrual en 
México por su trabajo de investigación e 
incidencia social. Destacada con la Presea 
Cihualpilli 2025, por su dedicación a la 
promoción de los derechos humanos 
desde la investigación-acción para la 
educación menstrual. Creadora del proyecto 
social Sembradoras (2016) y La Ludoteca 
Menstrual (2021). Desarrolla programas 
interdisciplinarios, estrategias educativas 
y didácticas enfocadas en la abolición del 
tabú, la promoción de la salud menstrual y 
la construcción de Dignidad Menstrual.

Maestra en Ciencias Sociales, con 
orientación en Estudios Latinoamericanos 
y Licenciada en Gestión y Economía 
Ambiental, por la Universidad de 
Guadalajara. En esta institución ha 
realizado dos investigaciones académicas 
sobre la dimensión social y pedagógica de la 
menstruación, además de diferentes textos 
divulgativos y ponencias. Trabaja como 
consultora experta en Salud Menstrual, 
profesora en la Escuela de educación 
menstrual Emancipadas y miembro 
del equipo coordinador del Encuentro 
Latinoamericano de Educación Salud y 
Activismos Menstruales, desde 2022.

Nació en Segovia Colombia, es 
psicoeducadora menstrual, consultora 
internacional. Es la creadora y directora 
del Programa Princesas Menstruantes 
y de la Escuela de Educación Menstrual 
Emancipadas. Autora de El Vestido de 
Blancanieves se manchó de rojo, primer 
cuento latinoamericano en abordar la 
menstruación para las infancias, también del 
libro Educación Menstrual Emancipadora Una 
vía para Interpelar la misoginia expresada 
en el tabú menstrual , trabajo ganador 
del Premio 2021 a la Investigación para la 
Transformación, Secretaria de Cultura de 
Medellín. Ha acompañado a más de 20,000 
niñas y adolescentes en más de 100 escuelas 
de América Latina. Reconocida por la Revista 
Alemana TAZ como una de las cinco mujeres 
que en el mundo derriba el tabú menstrual, 
actualmente es destacada en el pabellón 
de las mujeres de la exposición Mundial 
de Dubai. Es Profesora del Diplomado en 
Educación Menstrual Emancipadora. 

Carolina Ramírez 
princesasmenstruantes@gmail.com

princesasmenstruantes.com



una propuesta desde latinoamérica.38 / 39 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

Estefania 
Reyes Molleda

Laura P. Contreras Aristizabal
medicinademujer@gmail.com

Laura Mariela
Ruiz Márquez

@proyectomujeres @caracolapsicologiaintegral @medicinademujer 

Es activista feminista venezolana. Se 
graduó como periodista y politóloga y tiene 
una maestría en género, medios y justicia 
social. Actualmente, cursa un doctorado 
en sociología en la Universidad de Ontario 
Occidental. En los últimos cinco años, 
sus investigaciones se han enfocado en la 
intersección entre las políticas del cuerpo 
y el activismo menstrual, especialmente 
el activismo de sangrado libre y los 
movimientos surgidos desde el Sur Global.

Es antropóloga e historiadora. Experta en 
Salud Menstrual, realiza investigación en 
Salud menstrual, sexual y Reproductiva 
con enfoque feminista y decolonial. 
Educadora Menstrual, Acompaña en 
procesos terapéuticos alrededor de la salud 
menstrual, directora de Medicina de Mujer, 
organización que promueve la salud de 
la mujer desde un enfoque autogestivo y 
decolonial para la promoción de la equidad 
de género. A través del Proyecto Cíclicas 
que es una alianza con Pazósfera promueve 
la Salud Menstrual en condiciones de 
privación de la libertad.  Coordinadora 
del área de Salud Menstrual en la Escuela 
de Educación Menstrual Emancipadas. Es 
miembro de:  Grupo de trabajo en Salud y 
Feminismos decoloniales y comunitarios 
de CLACSO-Colombia, The Society of 
Menstrual Cycle Research, The Global 
South Coalition for Dignified Menstruation 
y del Movimiento Nacional por la Salud 
Sexual y Reproductiva en Colombia.

Psicóloga formada en la Benemérita 
Universidad Autónoma de Puebla, y Maestra 
en Psicología en la Universidad Nacional 
Autónoma de México. Educadora menstrual 
y promotora de la salud menstrual para 
niñas, adolescentes y adultas. Creadora 
del proyecto Caracola Psicología Integral. 
Investigadora independiente. Experiencia 
en temas de derechos humanos, prácticas 
narrativas y perspectiva feminista 
decolonial en psicoterapia.

Administradora Ambiental con 10 años de 
experiencia en el sector público, funcionaria 
de la secretaría de salud pública de Cali. 
Gestora de proyectos enfocados al desarrollo 
comunitario en sectores vulnerables de la 
ciudad, entorno al Programa Ampliado de 
Inmunizaciones PAI (vacunación), generadora 
de espacios de socialización en los territorios 
para la creación de entornos saludables desde 
el auto cuidado, para garantizar la salud 
pública de todos los caleños.

Lina Fernanda Mateus Gaspich 
linamateusgaspich@gmail.com

proyectomujeres.org 



una propuesta desde latinoamérica.40 / 41 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

Mariel Soledad 
Távara Arizmendi

Somos MenstruantesRadha Paudel
rpaudelfoundation@gmail.com
DignifiedMenstruation2019@gmail.com

@somosmenstruante
Somos Menstruantes 

@digavulva@somosmenstruantes 
@herselfeducacional 

Psicóloga. Educadora menstrual, gestora 
del Proyecto Somos Menstruantes. 
Magíster en Género Sociedad y Políticas 
por el Programa Regional de Formación 
en Género y Políticas Públicas-prigepp 
de flacso - Argentina, obtuve este título 
luego de realizar la investigación “lo 
que escuchan, dicen y reproducen 
las/les adolescentes acerca de la 
menstruación. Conociendo el impacto de 
los mensajes acerca de la menstruación en 
un grupo de adolescentes menstruantes 
que viven y participan de programas de 
formación feminista en Lima- Perú”, 
como parte de esta investigación 
desarrollé los conceptos que comparto.

Somos Menstruantes es el primer proyecto 
peruano de educación menstrual, surge 
el 2019, como una iniciativa de promoción, 
creación y prueba de metodologías y 
contenidos lúdico-educativos sobre 
ciclicidad y menstruación. Rechazamos 
la cultura que promueve el control de los 
cuerpos de las personas menstruantes, 
en especial de las niñas, niñes, las 
y les adolescentes. Nuestro equipo 
interdisciplinario está conformado 
por educadoras menstruales que 
trabajan desde los enfoques de género, 
feminista, intercultural, interseccional, 
antirracista y desde una perspectiva no 
adultocéntrica. Nos mantenemos en 
constante formación y actualización. 

La Dra. Radha Paudel es autora, activista y 
rebelde de toda la vida por una menstruación 
digna. Fundadora de la red mundial Global 
South Coalition for Dignified mesntruation. 
A pesar de sufrir amenazas y desafíos, 
incluida la financiación, inició el Día 
Internacional de la Menstruación Digna el 8 
de diciembre, desde el año 2019. 

Escribe libros sobre la menstruación digna
 en nepalí e inglés. Ha recibido
reconocimientos y premios nacionales 
e internacionales por su activismo y su
obra. Es invitada como conferencista por 
universidades, foros, organizaciones, etc. 
de todo el mundo.

Es educadora menstrual especializada en 
salud menstrual y reproductiva. Licenciada 
en Ciencias Biológicas por la ufrgs e 
instructora en percepción de la fertilidad 
mediante el método femm, comenzó a 
profundizar sus investigaciones sobre el ciclo 
menstrual de forma autodidacta en 2014. 
Es cofundadora de Herself Educacional 
- Escola da Menstruação y fundadora 
de diga vulva, y autora de El Libro de la 
Menstruación para Niñas Valientes (2020) 
y del Manual Ciclocentrada (2021).

Victoria De Castro 

dignifiedmenstruation.org



42 / 43 Marco conceptual para la salud y la educación menstrual emancipadora  • 2025 •

Yeraldine Castaño Ramírez
princesasmenstruantes@gmail.com

@yera.menstruante

Tiene 14 años, es educadora y polinizadora 
menstrual en Princesas Menstruantes, 
divulgadora y creadora de contenido, 
acompaña talleres de educación menstrual 
para niñas. Desde los 5 años habla sobre la 
menstruación, participó de las escuelas de 
niñas poderosas del programa Princesas 
Menstruantes y en ellos adquirió las 
habilidades para realizar talleres. 

Su primera vez divulgando información fue 
en el primer festival de la salud menstrual 
de la alcaldía de Medellín, 2021, “en ese 
momento fue que descubrí mi talento 
y mi capacidad para hacer educación 
menstrual”, dice. Al año siguiente, fue 
invitada a participar nuevamente pero 
esta vez en calidad de participante 
del conversatorio sobre activismos 
menstruales al lado de Rebeca Lane. 
En el 2024, participó del 5to Encuentro 
Latinoamericano de Educación, Salud y 
Activismos Menstruales con una ponencia 
titulada “La educación menstrual desde la 
perspectiva de una niña”.



·
Υ

;

({  })¡

una propuesta desde
latinoamérica

Marco conceptual
para la salud y la
educación menstrual

emancipadora( _ )  (·) 

( _ )  (·) 

({  })¡

( {  } )¡
*

(•) (�) 

La Escuela de Educación Menstrual Emancipadas 
construye conocimiento vivo y situado que permite la politización de la menstruación y la 

abolición del tabú menstrual, trabaja por la profesionalización de la educación menstrual y 
la promoción de la salud menstrual como un saberes específicos y disciplinas emergentes. 

Somos un equipo multidisciplinar  y multiterritorial que trabaja por la Dignidad Menstrual.

· 2025 ·


