
Una vía para interpelar la misoginia 
expresada en el tabú menstrual 



#MedellinCiudadLectora 

El Plan Ciudadano de Lectura, Escritura y Oralidad 

tiene un nombre: 

En Medellin tenemos la palabra 

Nos llega con un espíritu: 

Encontrar en las palabras muchas 

maneras de vivir mejor 

Y nos trae un mensaje: 

Las palabras funcionan. 



Educación Menstrual Emancipadora 
Primera edición: julio - 2022 

© Carolina Ramírez V ásquez 

©Alcaldía de Medellín- Secretaría de las Mujeres 

ISBN: 978-958-49-5486-2 

Correctora: N atalia J aramillo 
Diseñadora: Madaly López 
Carátula: María Fernanda González 

Coordinación editorial: Alejandro Herrán 
Fallidoseditores.com 

El presente libro se publica gracias al apoyo de la 
Secretaría de las Mujeres de la Alcaldía de Medellín 

Editado en Medellín, Colombia, Suramérica 

Queda rigurosamente prohibida, sin la autorización escrita de los 
titulares del copyright, bajo las sanciones establecidas en las leyes, 
la reproducción total o parcial de esta obra por cualquier medio o 
procedimiento. 



Educación Menstrual Emancipadora 

Una vía para interpelar la misoginia 
expresada en el tabú menstrual 

Carolina Ramírez Vásquez 

Ensayo Estímulos a l a creac i ón 



Daniel Quintero Calle 
Alcalde de Medellín 

Angélica María Ortiz Maya 
Secretaria de despacho 
Secretaría de las Mujeres 

Lida María Castaño Londoño 
Subsecretaria de Transversalización 
Secretaría de las Mujeres 

Gloria Isabel Montoya Barato 
Secretaría de las Mujeres 
Líder de programa de Transversalización 

Albeny Sepúlveda Higuita 
Secretaría de las Mujeres 
Líder de proyecto Reconocimiento y Potenciación de 
los Derechos de las Mujeres 

Sandra Rocío López 
Secretaría de las Mujeres 
Profesional universitaria/Técnica del proceso 

Andrea Idárraga Arango 
Secretaría de las Mujeres 
Profesional contratista 

Ruth Mary Uribe Hincapié 
Juliana Zapata Romero 
Secretaría de las Mujeres 
Supervisoras de contrato 



Presentación 

La historia demuestra que, entre los estudios sobre femi­

nismos y género, y los movimientos sociales de mujeres, se 

ha dado una relación intrínseca en la que sujeto-objeto-in­

tención se fortalecen mutuamente; es así como la acción ha 

fomentado la investigación, y esta ha brindado consignas, 

tesis y métodos para la movilización. 

En Colombia, algunos acontecimientos alrededor de la ga­

rantía de los derechos de las mujeres, como el derecho al voto 

en 1954; la Declaración de Naciones Unidas sobre la elimi­

nación de la discriminación contra las mujeres en 1967; las 

distintas conferencias mundiales en pro de la prevención y 

erradicación de las violencias contra las mujeres; los cambios 

y apropiaciones en los métodos anticonceptivos; el ingreso 

cada vez mayor de las mujeres al mercado laboral remune­

rado y al mundo académico universitario; contribuyeron en 

las décadas del setenta y el ochenta a formar, dentro de las 

ciencias sociales, un campo de estudio sobre mujeres y femi­

nismos que buscaba, entre otras cosas, proponer una pers­

pectiva de análisis -el género-, que incluyera el punto de 

vista de las mujeres, sus preguntas y problemáticas, muchas 

de estas postuladas y debatidas previamente en el movimien­

to social de mujeres y por las feministas. 



Educación menstrual emancipadora 

En Medellín, los estudios sobre mujeres y género empe­

zaron a desarrollarse en las décadas de los setenta y ochen­

ta del siglo XX, por medio de la divulgación de artículos, la 

realización de congresos, la creación de organizaciones no 

gubernamentales, el diseño de pedagogías situadas y la pro­

moción de cátedras universitarias. La formalización univer­

sitaria de este campo de reflexión e investigación, inició en 

la década de los noventa cuando aumentó el número de pu­

blicaciones y referentes teóricos, y se destinaron recursos 

humanos y económicos que, por ejemplo, en 1997 permi­

tieron la apertura del Centro de Estudios en Género: Mujer 

y Desarrollo, adscrito a la Facultad de Ciencias sociales y 

humanas de la Universidad de Antioquia. 

En la ciudad, el movimiento social de mujeres y el cono­

cimiento académico sobre feminismos y género, cada uno 

con sus características y alcances, han contribuido y con­

tribuyen para alcanzar la igualdad de género de las mujeres 

urbanas y rurales. Estos conocimientos han impactado la 

creación y desarrollo de la Secretaría de las Mujeres de la 

Alcaldía de Medellín, entidad que también ha generado co­

nocimientos en el mismo campo. 

Esta dependencia surgió gracias a la confluencia de las 

exigencias y reivindicaciones del movimiento social de mu­

jeres y la voluntad política, por medio del Acuerdo 001 de 

2007, que creó la Secretaría de las Mujeres de la Alcaldía de 

Medellín con la misión de: 

«Contribuir a la igualdad de derechos y oportunidades entre 

mujeres y hombres y a la disminución de prácticas discriminato-

6 



Carolina Ramírez Vásquez 

rias que atenten contra el desarrollo político, social, económico 

y cultural de las mujeres del Distrito Especial de Ciencia, Tecno­

logía e Innovación de Medellín, a través del diseño, implementa­

ción, coordinación, monitoreo y asesoría de las políticas, planes 

y programas distritales.» 

En el mismo acto administrativo se lee que es la entidad 

rectora de la política pública para las mujeres. 

Por diversas razones, como la persistencia y agudización 

de las brechas entre hombres y mujeres, los cambios legisla­

tivos en materia de género, y los conocimientos y lecciones 

aprendidas por la Secretaría de las Mujeres de la Alcaldía de 

Medellín, se identificó la necesidad de actualizar el Acuer­

do 22 de 2003 y, en consecuencia, se formuló y aprobó la 

vigente Política pública para la igualdad de género de las 

mujeres urbanas y rurales de Medellín, mediante el Acuer­

do 102 de 2018. 

El objetivo específico 4.3. de este acuerdo establece la 

necesidad de: «Garantizar el derecho a la educación igualita­

ria que promueva la educación no sexista para la transforma­

ción de estereotipos y desigualdades de género en la educación 

y la cultura». 

A su vez, el Plan de Desarrollo «Medellín Futuro» 2020-

2023, en la Línea estratégica 2: transformación educativa y 

cultural, plantea el proyecto Implementación de estrategias 

para transformar imaginarios culturales en favor de la igual­

dad de género y la visibilización de las mujeres, que tiene como 

una de sus acciones desarrollar estrategias de movilización 

7 



Educación menstrual emancipadora 

social para la transformación de imaginarios culturales y 

representaciones sociales en favor de la igualdad de género. 

En el año del 2021, y con el ánimo de contribuir con el 

cumplimiento de los objetivos propuestos en la política pú­

blica y su plan estratégico, y reconociendo las demandas del 

movimiento social de mujeres, ambos vinculados en el pro­

pósito de transformaciones culturales en favor de la igual­

dad de género, la Secretaría de las Mujeres de la Alcaldía 

de Medellín entregó el premio Investigación para la trans­

formación - Biblioteca feminista de Medellín, con el objetivo 

de reconocer y difundir conocimiento sobre feminismos y 

género, a través de la adaptación y publicación de investiga­

ciones inéditas y concluidas. 

La adjudicación de este premio también se justificó en el re­

conocimiento del carácter pedagógico, transformador y cultu­

ral de las investigaciones que abordan temas de género y femi­

nismos; valora su contribución en la comprensión sobre cómo 

mujeres y hombres se hacen sujetos históricos y culturales; y 

extiende el horizonte de sus derechos y oportunidades. 

Sumado a esto, la divulgación de este conocimiento per­

mite visibilizar los avances en este campo: las tesis reto­

madas, las preguntas abordadas, los métodos empleados, 

los hallazgos obtenidos y las conclusiones formuladas; y tal 

vez, plantee cuestionamientos sobre el impacto de la inves­

tigación-conocimiento en la vida cotidiana y en las accio­

nes del Estado. 

8 



Carolina Ramírez Vásquez 

Con la entrega de este premio, la Secretaría de las Mu­

jeres de la Alcaldía de Medellín, apuesta por el fortaleci­

miento del pensamiento crítico, como una estrategia para la 

transformación de estereotipos y desigualdades de género, 

a la vez que motiva la realización de más investigaciones 

sobre el tema. 

Angélica María Ortiz Maya 
Secretaria de despacho 
Secretaría de las Mujeres 

Lida María Castaño Londoño 
Subsecretaria de Transversalización 
Secretaría de las Mujeres 

9 





Carolina Ramírez Vásquez 

Introducción 

El estigma de la menstruación es una forma de misogi­

nia que responde a la dominación del sistema patriarcal 

Eugenia Tarzibachi 

La presente investigación es de corte cualitativo y trata 

sobre las representaciones sociales y las narrativas mens­

truales biologicistas e higienicistas que generan opresión y 

subordinación en mujeres, niñas y personas menstruantes. 

Cuestiona el tabú menstrual presente en todas las socieda­

des, sus proezas para reciclarse en todos los tiempos y per­

mear los escenarios científicos, religiosos, políticos, fami­

liares y escolares. La educación de la sexualidad ha omitido 

la educación menstrual o la ha reducido a una explicación 

biologicista en clave reproductiva, desconociendo la histo­

ricidad del tabú y lo que este implica a nivel individual y 

colectivo. 

Aquí se propone la educación menstrual como vía de re­

sistencia y transformación, como la pieza que le faltaba al 

rompecabezas de la dignidad de las mujeres y personas que 

menstrúan. Este estudio cuestiona las ideas sobre la mens­

truación y analiza las causas y efectos del tabú menstrual que 

genera malestares y se convierten en estrategias de control. 

11 



Educación menstrual emancipadora 

El propósito central de esta investigación es aproximarnos a 

la conceptualización de la educación menstrual y al desarro­

llo de estrategias para transformar el tabú, reconociendo su 

vigencia y transfiguración para sostenerse desde el patriar­

cado y el neoliberalismo. La menstruación ha sido utilizada 

como un mecanismo de control y subordinación, por lo tan­

to, la educación menstrual es un camino de resistencia. 

Es muy posible que esta investigación no haga tambalear 

las normas establecidas en relación a la menstruación, pero 

por lo menos ofrece una mirada digna y desafía el mandato 

"de eso no se habla" que condena el tema a la oscuridad, la 

negación y el silencio. Este no es un paso a paso ni un ma­

nual de recetas de educación menstrual, es un documento 

de estudio que intenta, a partir de una postura crítica y pro­

positiva, cambiar las formas de entender, actuar e incenti­

var a las acciones de resistencia y lucha contra la misoginia 

expresada en el tabú menstrual. 

El problema de la investigación se tejió alrededor de las 

siguientes preguntas: ¿Cómo opera el tabú menstrual en las 

experiencias menstruales individuales y colectivas? ¿Cuáles 

son las estrategias de control que se ejercen por medio del 

tabú menstrual? ¿Cuáles son las ideas que las niñas y muje­

res de Medellín y de otros países de América Latina tienen 

respecto al período menstrual? ¿De qué forma las narrativas 

menstruales condicionan la experiencia menstrual? ¿Cómo 

las representaciones sociales en torno a la menstruación 

impactan los autoesquemas de la personalidad? 

12 



Carolina Ramírez Vásquez 

La escritura ha sido trazada en cinco momentos: l. Ho­

rizonte teórico conceptual 2. Metodología, 3. Hallazgos, 4. 

Conclusiones, 5. Referencias bibliográficas. 

- Capítulo l. Horizonte teórico conceptual: expone de for­

ma argumentativa la construcción teórica que sustenta los 

objetivos de investigación, a través de un diálogo constante 

con diferentes autores. 

- Capítulo 2. Metodología: este apartado argumenta el 

enfoque, método y técnicas utilizadas, a la vez que da cuen­

ta de todo el trabajo de campo realizado en Medellín y otras 

ciudades de Argentina, Brasil, Chile, México, Guatemala, El 

Salvador y Perú. Este capítulo basa su importancia en el uso 

del multimétodo para posibilitar las múltiples expresiones 

de las niñas, adolescentes y mujeres adultas. 

- Capítulo 3. Hallazgos: se presentan los hallazgos, las 

categorías emergentes de forma pluriexpresiva que mezcla 

imágenes de las diferentes técnicas, narrativas orales y los 

ejes de indagación. 

- Capítulo 4. Conclusiones: se dan a conocer las resolu­

ciones a las que se llegan a partir de las preguntas orienta­

doras y las narrativas analizadas durante la investigación. 

13 



Educación menstrual emancipadora 

Horizonte Teórico Conceptual 

Las rutas recorridas para investigar, sentipensar y escri­

bir cada una de estas líneas han sido amplias y desafiantes. 

Cada uno de los textos que leí resultaban ser pieza clave 

de un rompecabezas del cuerpo menstrual colectivo. En 

este marco teórico encontrarán algunos de los conceptos 

que me permitieron construir y comprender las narrativas 

menstruales en clave de emancipación. 

Educación Emancipadora 

Pensar la educación menstrual me exige priorizar un 

modelo educativo con perspectiva crítica que subvierta el 

orden social establecido y que procure que las sujetas cues­

tionen, desafíen y ejerzan resistencia a los modelos do mi­

nantes, no sólo educativos sino también políticos y sociales, 

una educación horizontal, anti-patriarcal, que reconozca los 

saberes situados, que se esfuerce por la construcción de la 

autonomía y ofrezca las herramientas para derogar los man­

datos inscritos en los cuerpos de las personas menstruantes. 

Según Paulo Freire (2019), la emancipación parte del 

diálogo como un principio ético y político, debe procurar 

la libertad y la dignidad, garantizar espacios de reflexión, 

diálogo y producción de conocimientos que contribuyan a 

la erradicación de las opresiones y las hegemonías falogo­

céntricas, patriarcales, heteronormativas, reproductivistas, 

aspectos que adquieren especial relevancia cuando habla-

14 



Carolina Ramírez Vásquez 

mos de educación menstrual dado que una de las estrategias 

de control, en este caso, fue apresar la menstruación a la 

función reproductiva como vía para sostener la maternidad 

hegemónica y el mandato heteronormativo. 

De lo que casi no se habla es de cómo la heterosexuali­

dad, ese régimen político de regulación corporal, moldea 

nuestras vidas, nuestros cuerpos, nuestros afectos, nues­

tras prácticas pedagógicas. Cómo la pedagogía informal e 

institucionalizada de la heterosexualidad produce cuerpos 

dañados de niñas, niños y niñas al promover y legitimar 

modos normativos de la experiencia del género, la que es 

administrada por la ley binaria de la masculinidad y la fe­

minidad que impone modelos hegemónicos de identidad 

sexual y de género. (Flores, 2015, s. p.2) 

La educación emancipadora nos permite cuestionar las 

narrativas opresoras, objetivo y foco de la educación mens­

trual, labor que no es posible llevar a cabo desde los mode­

los educativos tradicionales. 

Narrativas Emancipadoras 

El lenguaje es un medio para construir sentidos y signifi­

cados. Desde diversas religiones y cosmogonías, se ha plan­

teado la fuerza y el poder que tienen las palabras para cons­

truir realidades. La Biblia menciona que las palabras tienen 

poder. El Talmud dice que Dios le dio al ser humano la pala­

bra para que pudiera edificar el mundo. La palabra también 

ha sido una de las principales herramientas de opresión y 

15 



Educación menstrual emancipadora 

control del sistema patriarcal, mediante el lenguaje visibili­

za, invisibiliza, legitima y deslegitima atribuyéndose el po­

der de dar o quitar la condición humana. 

La narrativa es un modo de conocer y una forma de 

construir realidad y de apropiarse de los significados que 

se van construyendo desde los diversos intereses políticos, 

capitalistas, religiosos, artísticos, etc. A su vez, es una con­

tinua metamorfosis y anticipa nuevos paradigmas, constru­

ye realidades o sostiene realidades desiguales y opresoras 

desde el lugar de legitimación lingüística instala verdades. 

(Ivern, 2021) 

En lo que respecta a las narrativas menstruales y sexua­

les, son innumerables los relatos construidos que reprodu­

cen y sostienen sentidos y significados que corresponden a 

herencias colonizadoras, patriarcales y misóginas, y al mis­

mo tiempo nos permite describir e imaginar (anticipar) la 

escena deseada impuesta: 

Primer relato: aparato reproductor femenino. 

Segundo relato: la menstruación o período es el sangra­

do vaginal normal que ocurre como parte del ciclo mensual 

de la mujer. Todos los meses, su cuerpo se prepara para un 

posible embarazo. Si esto no ocurre, el útero, se desprende 

de su recubrimiento. 1 

16 



Carolina Ramírez Vásquez 

Horizonte Impuesto: Heteronormatividad y 
Maternidad Hegemónica 

Cuando nos posicionamos en las narrativas emanci­

padoras, nos consideramos interlocutoras legítimas y nos 

atrevemos a cuestionar, subvertir y producir nuevos sen­

tidos, nuevos significados, nuevos conocimientos que nos 

permitan construir una sociedad más justa, equitativa, libre 

y segura para las mujeres y las niñas. Las narrativas emanci­

padoras son acciones necesarias y urgentes que desafían los 

enunciados y relatos que han sido normalizados y tenidos 

históricamente como verdad y única posibilidad que, obe­

deciendo a lógicas colonialistas y patriarcales, condenan el 

cuerpo de las mujeres a mandatos reproductivos. Construir 

otros sentidos y significados nos permite describir e ima­

ginar la pluralidad y anticipar el escenario que queremos: 

Primer relato: sistema sexual femenino. 

Segundo relato: la menstruación es el sangrado perió­

dico que experimentan las personas que nacen con útero 

como derivación de la ovulación y el consiguiente despren­

dimiento del tejido endometrial como señal de vitalidad y 

de renovación del ciclo ovulatorio. 

17 



Educación menstrual emancipadora 

Horizonte Impuesto: Habilitación a la Sexualidad, 
Promoción de la Salud, la Maternidad como una 
Opción y no una Obligación 

Las narrativas construidas hegemónicamente sobre la 

biología del cuerpo de las mujeres sostienen las opresiones; 

por ejemplo, el relato del óvulo pasivo que espera paciente­

mente la llegada del mejor espermatozoide, el más fuerte, el 

vencedor que llega a conquistar y rescatar al óvulo, repro­

duce los valores de los modelos hegemónicos masculino y 

femenino tradicionales. A través de las narrativas emanci­

padoras se construyen nuevos sentidos y se de-construyen 

versiones instituidas y creencias normalizadas. 

El Poder y el Disciplinamiento de los Cuerpos 

El poder es saber, el saber ha sido atribuido y legitimado 

exclusivamente a la academia y a la ciencia (colonialidad 

del saber). Las ciencias han sido suficientemente esquivas 

para las mujeres y se ha construido alrededor de un modelo 

falogocéntrico. 2 Según Emma Chirix (2010), "la categoría 

poder no se refiere a una cosa o un atributo personal, sino 

a una relación práctica entre voluntades, una de las cuales 

es sometida o negada para la existencia y afirmación de la 

otra" (p. 38). El poder se ejerce sobre el cuerpo, limitan­

do las interacciones y planteando las verdades que se re­

quieran según las coordenadas de la historia. El control me 

permite comprender cómo opera el tabú menstrual como 

18 



Carolina Ramírez Vásquez 

mecanismo de control y opresión. 

Para Foucault (2008), el poder es una serie de relacio­

nes, mecanismos y estrategias que prescinden de la violen­

cia. Plantea que el cuerpo está inmerso en relaciones de po­

der y que está sometido no solamente a la violencia física, 

sino a un tipo de violencia sutil que moldea y disciplina los 

cuerpos para que sean dóciles, fáciles de controlar y de ca­

pitalizar. 

El disciplinamiento de los cuerpos impone una suerte 

de normalidad y anormalidad, hace que los cuerpos sean 

productivos y que el sistema de subordinación patriarcal y 

misógino funcione. A través de las imágenes, los símbolos 

y los mandatos generalizados, las niñas y mujeres son disci­

plinadas en el ocultamiento de la sangre menstrual y regu­

ladas en el ciclo menstrual ovulatorio. El cuerpo menstrual 

ha sido mezquinamente disciplinado, la censura social y el 

sentimiento de vergüenza instalado hace que la sociedad se 

construya omitiendo los cuerpos que menstrúan y, en con­

secuencia, los derechos humanos y la dignidad son sistemá­

ticamente vulnerados. 

19 





Carolina Ramírez Vásquez 

Metodología 

Esta investigación es cualitativa. Le otorga valor al len­

guaje, las narraciones, los diálogos interculturales y los su­

jetos, prioriza la experiencia recíproca de "aprender juntas" 

y parte del reconocimiento de que nadie sabe más de su 

cuerpo como la persona misma. El enfoque de la investiga­

ción es crítico y está situado en las pedagogías feministas y 

en las epistemologías del sur que cuestionan lo establecido 

hegemónicamente, se propone construir narrativas libera­

doras y emancipadoras que permitan las experiencias plu­

rales. 

En el año 2012, con 31 años, comencé a hacerme pre­

guntas por la menstruación, llevaba 18 años menstruando 

regularmente y nunca se me había ocurrido pensar en lo 

que significaba para mí esta experiencia; es más, me cos­

tó un poco reconocer que menstruar era una experiencia 

situada en mi cuerpo y puedo identificar en ello la forma 

en que la ausencia de representaciones simbólicas y pala­

bras que nombren hacen que una experiencia sea ignorada; 

este es precisamente un efecto del disciplinamiento de los 

cuerpos y la idea colectiva de cuerpos que no menstrúan 

sostenida en el mandato del ocultamiento de la sangre. "Me 

vino eso", "me llegó la visita", sólo por poner dos ejemplos 

de verbalizaciones que invisibilizan y hacen honor al postu­

lado "lo que no se nombra no existe". 

21 



Educación menstrual emancipadora 

A partir de entonces, me propuse indagar, hacer con­

ciencia de mi ciclo menstrual ovulatorio, revisar la historia 

menstrual de mi familia, identificar mis propias creencias, 

derribar tabúes, informarme y resignificar la experiencia 

menstrual. Inicié compartiendo mis descubrimientos en 

círculos de mujeres y en los acompañamientos psicotera­

péuticos que llevaba a cabo, pude constatar cómo mi expe­

riencia menstrual abandonada y solitaria era común en mu­

chas de las mujeres que acompañaba. Entonces decidí llegar 

a tiempo y comenzar a desarrollar prácticas de educación 

menstrual para ser implementadas en el ámbito escolar y 

familiar. Desde entonces, he diseñado herramientas didác­

ticas y literarias para el trabajo de la educación menstrual 

que me permiten escuchar, indagar y proponer durante el 

trabajo de campo, he recorrido las comunas de Medellín 

compartiendo prácticas de educación menstrual con niñas 

y jóvenes mediante los talleres reflexivos, al igual que en 

ocho países de América Latina (Brasil, Argentina, Chile, 

México, Perú, Ecuador, El Salvador y Guatemala), indagan­

do por las representaciones sociales en torno a la menstrua­

ción y reconociendo las narrativas menstruales situadas en 

los territorios. Este estudio consolida y condensa no sólo la 

información recaudada mediante las técnicas y los instru­

mentos implementados, sino que constituye la sistematiza­

ción de la experiencia en campo durante siete años. 

El ejercicio investigativo se inscribe dentro de la apro­

ximación cualitativa orientada por un enfoque históri-

22 



Carolina Ramírez Vásquez 

ca-hermenéutico y desde un paradigma construccionista 

(Guba y Lincoln, 2012), en tanto permite entender y re­

construir los sentidos, significados o construcciones so­

ciales de los participantes y la investigadora en un proceso 

horizontal de dialogicidad y reciprocidad constante. Los 

saberes y epistemes de niñas y mujeres son valorados en 

su singularidad e irreductibilidad, entendiéndose como un 

conocimiento válido, legítimo, presente en distintos esce­

narios y atravesado por las experiencias vitales de cada 

participante. Por tanto, el sujeto y el conocimiento que 

construyen y reconstruyen mutuamente son multisitua­

dos, no universales ni homogéneos. 

El trabajo de campo se realizó principalmente en Me­

dellín en los barrios Castilla, Manrique, San Javier, Prado 

Centro. También se llevaron acciones en Remedios (Antio­

quia), Tumaco y Pasto (Nariño). La investigación cuenta 

con la riqueza de las narrativas de mujeres plurales de Abya 

Yala que representan un valioso aporte para la compren­

sión del fenómeno expuesto. 

La Metodología Taller Reflexivo "Construir 
Juntas" 

Metodología creada por el profesor y psicólogo Guiller­

mo Gutiérrez, que se centra en la reflexión grupal sobre 

los temas que atraviesan la subjetividad. El autor la define 

como "un modelo para la reflexión sistémica (metódica) 

con grupos". 

23 



Educación menstrual emancipadora 

El taller reflexivo es un instrumento pertinente para la 

socialización, la reflexión y el análisis colectivo para el cues­

tionamiento de las narrativas hegemónicas, para la cons­

trucción de conocimientos y el desarrollo de actitudes y 

competencias que nos permitan transformar las narrativas 

que han generado subordinación y que sostienen la creen­

cia de la menstruación como un mal. Es una metodología 

que valora el diálogo intercultural, la ecología de saberes y 

los saberes situados, una puesta en juego de las subjetivi­

dades a partir de la interacción significativa, respetuosa y 

democrática que posibilita la develación y esclarecimiento 

de los saberes. 

Siguiendo el texto de Guillermo Gutiérrez, la primera 

implicación de un taller sería construir juntos lo que denota 

la necesidad de una participación activa de los integrantes 

del grupo, donde el protagonista no es el facilitador sino, 

precisamente, esa construcción de ideas, propuestas, visio­

nes, disertaciones acerca de la temática elegida; además, se 

espera que cada participante asuma sus propias reflexiones 

y conclusiones de acuerdo con su propia subjetividad. (Za­

pata, 2006, p. 93) 

En la metodología del taller reflexivo se prioriza la ética 

de la palabra y el lugar de la escucha. Un espacio en el que 

se privilegia la palabra como forma de expresión y vía de 

construcción colectiva. Según Guillermo Gutiérrez (2003), 

"El Taller Reflexivo es un dispositivo de palabra con el pro­

pósito de hablar para comprender. Se debe llevar a la pala-

24 



Carolina Ramírez Vásquez 

bra aquello que nos genera malestar, inquietud o duda, con 

el fin de esclarecerlo, comprenderlo y superarlo" (p. 15). 

En este sentido, es el lugar de la escucha que permite 

el impulso y reconocimiento de los saberes particulares, 

plurales y territoriales. Para esto se requiere que la facili­

tadora no se sitúe en el lugar de saber jerárquico, sino que 

reconozca y parta de la máxima de que todas las personas 

participantes saben. El taller reflexivo involucra diversas 

técnicas. Para efectos de esta investigación se utilizaron las 

siguientes: reflexión individual y por grupos, discusión de 

casos, mapeos, análisis de publicidad, confrontación de tex­

tos y construcción de casos. 

Cartografía Social 

La cartografía social ha sido una herramienta importante 

para identificar los mitos y tabúes en torno a la menstrua­

ción. A partir de la elaboración del mapa de su territorio, 

se trabaja sobre tres preguntas básicas: ¿cómo llaman a la 

menstruación en su territorio? ¿Qué dicen que no se puede 

hacer cuando menstruas? ¿Qué dicen que no se puede co­

mer cuando menstruas? Este ejercicio me ha proporciona­

do lectura de los territorios y constituye el punto de partida 

para iniciar el taller reflexivo. 

La cartografía social como método de producción de ma­

pas sociales intenta ser un proceso colectivo, horizontal y 

participativo. La obra colectiva final de un mapa realizado 

a través de esta metodología implica una tarea compartida, 

25 



Educación menstrual emancipadora 

un importante intercambio de ideas, un debate sobre accio­

nes, objetos, conflictos, y finalmente, un consenso. Aran­

guren, Pessolano, Rodriguez Urroz Y Porta Conicet, (2016) 

Es un método participativo de investigación que parte 

de una perspectiva integradora, analiza y comprende las 

realidades construidas por las personas a partir de sus ex­

periencias culturales, interpersonales y políticas, las cuales 

influyen en la representación mental, gráfica, subjetiva y 

material del contexto sociocultural. 

El método Mosaic Approach 

El estudio retoma principalmente el método Mosaic 

Approach o Acercamiento Mosaico, planteado por los in­

vestigadores Alisan Clark y Peter Moss (2016) desde los 

nuevos estudios sociales de las infancias en el mundo an­

glosajón, que surgen a partir de los interrogantes que se 

planteaban en las décadas del 80 y 90 sobre la vida y com­

prensiones de los niños y las niñas, su papel en la sociedad 

y los métodos y técnicas que se podían utilizar en investiga­

ciones donde ellos estaban implicados. Es decir, esta nueva 

perspectiva está en estrecha relación con los cambios en las 

concepciones de infancias que ven a los niños y las niñas 

como agentes sociales (Barona, 2016). 

El Mosaic Aproach se fundamenta en una cultura de rela­

ciones humanas bidireccionales que habla de interconecti­

vidad e interdependencia, basada en la participación activa 

de las partes (Fritz Macías, 2016), permitiendo validar los 

26 



Carolina Ramírez Vásquez 

aportes de todos los involucrados en la investigación y re­

conociendo las diversas formas de expresión y de construc­

ción de saber. Para este fin, se tuvieron en cuenta técnicas 

participativas como los acrósticos menstruales, la palabra, 

la construcción de nuevas narrativas y los cuestionarios. 

Estas herramientas permitieron acceder a los lenguajes 

simbólicos de niñas y jóvenes, a las representaciones socia­

les que tienen del sangrado menstrual y al cuestionamiento 

colectivo de las narrativas opresoras. 

La Educación Menstrual Emancipadora 

La educación menstrual la concibo como el conjunto de 

prácticas intencionadas a la transformación de las narrati­

vas menstruales que condicionan de forma negativa la ex­

periencia corporal, emocional y psíquica de mujeres, niñas 

y otras personas menstruantes. Es una propuesta ético-po­

lítica que emerge como respuesta a los discursos biologi­

cistas, higienicistas, fundamentalistas, heteronormativos y 

capitalistas que utilizan la menstruación como mecanismo 

de control y opresión y que imponen formas de regulariza­

ción del ciclo menstrual ovulatorio. 

La educación menstrual va más allá de explicar aspectos 

biológicos o insumos para la gestión del sangrado, se pro­

pone principalmente desentrañar las narrativas ancladas en 

la psique colectiva que favorecen la enfermedad, el pade­

cimiento y el malestar. Es una apuesta por la dignificación 

y la recuperación del cuerpo del saber como primer terri-

27 



Educación menstrual emancipadora 

torio, donde emergen emociones, sentires y memorias en 

conexión con el todo. Implica un proceso de tres tiempos: 

Cuestionar el tabú, informar y re significar. Cuestiona­

mos lo aprendido, las creencias, narrativas y costumbres 

que sostienen la idea de la menstruación como una enfer­

medad, como una sangre mala, sucia y vergonzosa. Entre­

gamos información pertinente, asertiva, precisa y libre de 

sesgos de género que reproducen los discursos hegemóni­

cos. Resignificamos y aportamos elementos que permitan 

construir colectivamente narrativas menstruales emancipa­

doras. La educación menstrual es una necesidad social en 

general, no implica solo a niñas o mujeres, implica a todos 

los seres humanos. 

Como resultado del proceso investigativo, presento a 

continuación cinco categorías emergentes que conforman 

el cuerpo de la educación menstrual emancipadora. Las he 

denominado dimensiones de la educación menstrual, en­

tendiendo el concepto de dimensión como un eje temático 

inseparable de un todo que danza armónicamente y tras­

ciende unido al conjunto de dimensiones que forman el 

todo, en este caso, la educación menstrual. Se hace impres­

cindible, entonces, que cada dimensión sea reconocida, va­

lorada y significada, pues sin una de ellas la danza no puede 

ser danza. 

La dimensión histórico-cultural abarca principalmente 

las narrativas antropológicas que han sentado las bases para 

los posteriores constructos teóricos en torno a la mens-

28 



Carolina Ramírez Vásquez 

truación. Analiza las prácticas llevadas a cabo por algunos 

pueblos ancestrales y la vigencia de estas en las dinámicas 

colectivas actuales. La dimensión psico-emocional pone 

de manifiesto las implicaciones que tienen las narrativas 

menstruales en la psique individual y colectiva, en la cons­

trucción del autoconcepto y las creencias sobre sí misma. 

La dimensión biológica cuestiona las narrativas médicas 

que disgregan el cuerpo y la humanidad de las mujeres, que 

patologiza sus cuerpos y ciclos vitales e impone un discurso 

que anula la pluralidad de los cuerpos. La dimensión polí­

tica configura un ejercicio de increpación que evidencia y 

subvierte las formas de control que se ejercen a través de 

la menstruación por medio de los discursos religiosos, bio­

médicos y capitalistas. La dimensión espiritual propone la 

recuperación de los saberes propios, la autogestión de lasa­

lud, el cuidado colectivo, la autonomía y la implementación 

de prácticas que generen bienestar y cuidado de la vida. 

29 





Carolina Ramírez Vásquez 

En el tabú de la sangre veo el punto de partida 

de la sumisión de la mujer 

Gutierre Tibón 

Desde tiempos antiguos, la menstruación ha sido rele­

gada al esoterismo, la maldición, la inmundicia, la herida y 

el padecimiento. Las narrativas más antiguas situaban este 

evento en un lugar misterioso y oscuro que representaba 

un peligro, no solo para la mujer que menstruaba sino para 

la comunidad a la que pertenecía y para todo aquello que a 

su alrededor tuviera vida (plantas, ríos, animales). Por ello, 

la humanidad entera ha estado atravesada por relatos que, 

desde la literatura y la mitología, han reforzado las creen­

cias limitantes que condicionan la experiencia corporal de 

las menstruantes. 

Uno de los relatos míticos más antiguos relaciona la 

vulva con una herida causada por un animal (oso, lagarto, 

serpiente) que cambiaba según el territorio, siendo la ser­

piente la más mencionada. La sangre menstrual, entonces, 

resultaba ser la consecuencia y la encargada de recordar 

este acto periódicamente. En el caso de los nativos Sioux, la 

31 



Educación menstrual emancipadora 

menstruación ocurría por motivo de la mordedura de una 

serpiente en la zona genital, por lo tanto, cuando una niña 

tardaba en experimentar su menarca era llevada y dejada 

durante varias noches cerca de las víboras buscando provo­

car la mordedura. 

Por otra parte, en la investigación llevada a cabo por Ale­

jandra Vega de la Universidad de Costa Rica (1999), se pre­

senta un relato guajiro del origen de la menstruación en el 

que el heroico Maleiwa da solución a los hombres de su co­

munidad que no tenían dónde copular dado que las vulvas 

padecían de un gran defecto, tenían dientes. Maleiwa enga­

ñó a una jovencita que estaba en el río, haciéndola creer que 

quería nadar con ella, cuando pudo sacó su flecha de punta 

de metal y apuntó a la vulva de la joven haciendo que ella 

derramara sangre, desde entonces las mujeres sangran cada 

mes y las vulvas dejaron de representar un peligro para los 

hombres. 

Por otro lado, el profesor Miguel Ángel Alarcón presenta 

un relato de los nativos Moniminee de N orteamérica, en el 

que el origen de la menstruación también refiere violencia, 

dolor y malestar: 

Según los indios Monominee, que habitaban el te­

rritorio donde actualmente queda Michigan, Es­

tados U nidos, la menstruación era el resultado de 

la experiencia de Manabush, quien sorprendió a 

su abuela haciendo el amor con un oso. Manabush 

mató al oso y le ofreció parte de la carne. Ella se 

32 



Carolina Ramírez Vásquez 

rehusó a comerla aduciendo que este animal era su 

esposo. Él le arrojó un coágulo de sangre que le gol­

peó en el vientre. Ella se enfureció y le dijo que a 

causa de su falta había dado nacimiento a un mal 

que las mujeres sufrirían cada fin de luna, el cual 

se mostraría con coágulos como el de esa ofensa 

(Alarcón, 2005, p. 36 ). 

En pueblos nativos de América y Europa se tenía a la luna 

por una genuina mujer y se creía que padecía cada mes una 

condición que la disminuía: se trataba de la enfermedad de 

la luna, la menstruación (Magaña, 1988) Asimismo, los pue­

blos nativos en el Estrecho de Torres en Nueva Guinea han 

relacionado la luna y la menstruación al considerar que la 

menarca es el resultado de la transformación misteriosa de 

este astro que una noche adopta forma de hombre y posee 

a la púber, dando lugar al sangrado mensual como efecto de 

una herida infringida por el falo del hombre (Frazer, 1981) 

En consonancia, los kaliña, habitantes de los territorios 

amazónicos de Guyana, Venezuela y Brasil, también han 

otorgado la responsabilidad de la menstruación a la luna 

mediante un supuesto aspecto masculino que emerge de 

ella y se convierte en un hombre que visita periódicamente 

a las mujeres y las posee. Por otro lado, los Desana, tam­

bién de la Amazonía (Colombia y Brasil), plantean que la 

menarca es el resultado del incesto del padre sol hacia su 

hija, afirman que el sol se enamoró de su hija, la poseyó y en 

el acto ella derramó su sangre: desde entonces las mujeres 

33 



Educación menstrual emancipadora 

menstrúan cada mes para recordar la maldad cometida y, 

de paso, la culpa que históricamente han hecho sentir a las 

mujeres cuando ocurren actos de violación. Esta leyenda, 

recopilada por Gerardo Reichel-Dolmatoff (1986), da cuen­

ta de una marcada aversión hacia las mujeres. 

N os encontramos, entonces, con unos relatos particular­

mente cargados de violencia, dolor, herida y padecimiento 

que implican el amparo de las emociones de culpa y ver­

güenza tan profundamente instaladas en el cuerpo feme­

nino. El relato colectivo de la menstruación se desarrolla a 

través de la idea de la marca, de una herida antigua que no 

sana y que periódicamente sangra para recordarnos el ho­

rror, la miseria, la fractura y que, más tarde misturada con 

discursos religiosos, confina a las mujeres a la exclusión, la 

desdicha y el siniestro. 

Alrededor de las narrativas del origen de la menstrua­

ción proliferaron rápidamente creencias supersticiosas que 

se convirtieron en mandatos y prohibiciones de lo que po­

dían o no hacer las mujeres durante estos días (control). 

La menstruación era ampliamente concebida como una sus­

tancia peligrosa, contaminante e impura que representaba 

un peligro individual (la mujer menstruante) y colectivo 

(toda la comunidad). Alrededor del mundo, tomaron fuerza 

creencias como que todo aquello que manipulara una mujer 

menstruada quedaba impuro, a razón de esto sus ropas, pla­

to y todo lo que hubiera utilizado, debía ser quemado (Har­

ding, 1987), le estaba prohibido mirar el río porque podría 

34 



Carolina Ramírez Vásquez 

estropear la pesca y si miraba al cielo atraía las tormentas, 

que las semillas no germinaban y las plantas se secaban, in­

cluso las cosechas se echaban a perder con su presencia, que 

contaminaban el fuego y enfermaban los recién nacidos. El 

sólo contacto visual con una mujer menstruada hacía que el 

hombre perdiera su virilidad, cordura e inteligencia, y, en 

el peor de los casos, si alcanzaba a tocarlo, podría matarlo 

(Harding, 1987). Las mujeres eran las responsables de todo 

mal en la comunidad y como medida de "protección", yo 

diría más bien de control, se recurre a la seclusión, una de 

las prácticas más violentas contra las mujeres y, al mismo 

tiempo, una de las más romantizadas por antropólogos y 

adoratrices de la nueva era: "cuando menstruamos no pode­

mos comer limón, chile, sandía, aguacate, pescado, huevo, 

crema. Tampoco saltar ni hacer fuerza, ni andar mojadas" 

(niñas de escuela rural de El Salvador, comunicación perso­

nal, septiembre de 2018). 

Prácticas de Seclusión 

Una de las prácticas primitivas más comunes se trató de 

la seclusión, que 3 consistía en aislar, separar de la comu­

nidad y de cualquier contacto posible a las mujeres durante 

los días que estaban menstruando por temor a la contami­

nación con el mal que estas poseían en sus cuerpos. De esta 

forma tenían que recluirse en casas o guaridas destinadas 

3 La palabra seclusión hace referencia al aislamiento al que eran 

sometidas las mujeres por menstruar 

35 



Educación menstrual emancipadora 

para pasar los días de sangrado. En las sociedades donde se 

carecía de estos espacios, el bosque o la intemperie eran los 

lugares que les correspondía a las menstruadas, aisladas de 

la colectividad, a cielo abierto bajo la lluvia, el frío, el sol 

o el calor, con pocos alimentos y, en los casos más extre­

mos, sin poder tomar estos con sus propias manos dado que 

la creencia puntualizaba en que la mujer toda en sí misma 

era sucia, impura y contaminada, y todo aquello que tocara 

sería igualmente impuro, de esta forma hasta rascarse a sí 

misma resultaba peligroso y su sombra misma ya era ame­

nazadora. En su libro Los misterios de la mujer, Esther Har­

ding (1987) profundiza en este tema y menciona: 

Entre la gente primitiva, el tabú se extiende mu­

cho más. Cuando una mujer está bajo el tabú de la 

menstruación no puede acercársele ningún hom­

bre. Incluso su sombra contamina, de modo que 

cuando sale no debe usar las sendas corrientes, e 

inmediatamente se destruye cualquier cosa que 

toca. También existe un escrúpulo muy extendido 

entre los primitivos de pasar por una rama saliente, 

por miedo de que una mujer puede haberse subido 

a ella o sentado encima contaminándola con sangre 

menstrual (p. 90). 

Los primeros intentos por explicar lo que a los ojos de 

los hombres resultaba algo tan indescifrable, misterioso y 

quimérico, constituyeron el sustento del tabú que dio lugar 

a las prácticas de seclusión amparadas en cosmogonías pri-

36 



Carolina Ramírez Vásquez 

mitivas y, más tarde, sustentada desde las religiones y que 

hasta el día de hoy persisten y se manifiestan a través de 

la separación de las menstruantes de las comunidades por 

ser consideradas un peligro para los hombres y otros seres 

vivos (habitualmente no para las otras mujeres). 

Las casas de seclusión, también llamadas casas de la luna 

(que aunque suene muy romántico han sido una especie de 

centros de tortura), tiendas menstruales, casas menstrua­

les, pabellones menstruales, entre otros, consisten en espa­

cios reducidos, algunos como especies de jaulas o cabañas y 

otros como guaridas en el bosque en los cuales las mujeres 

eran recluidas mínimamente de 7 a 10 días. Durante este 

período, no podían bañarse, orinaban y defecaban en el 

mismo sitio, estaba prohibido acicalarse, peinarse, limpiar­

se, eran impuras, sucias, inmundas. Algunas se alimentaban 

gracias al favor de otras mujeres de la comunidad que iban 

al lugar de reclusión para llevar comida, pero les estaba pro­

hibido tener contacto físico con ellas y debían tener cier­

tos cuidados para evitar contaminarse (Tibón, 1984). Ya he 

repetido que estas mujeres han sido aisladas porque pre­

suntamente se encontraban subordinadas a una condición 

de inmundicia, suciedad y contaminación, y, efectivamente 

al salir de los sitios de seclusión, se encontraban bajo esas 

condiciones, pudiéndose leer como una profecía autorreali­

zada o sociorrealizada. Para los kaliña, la seclusión misma y 

las restricciones que se imponen a las muchachas tiene por 

fin hacerlas indeseables (Magaña, 1988). Al final, la mujer 

37 



Educación menstrual emancipadora 

secluida tiene que concluir su destierro redimiendo la "cul­

pa" por ser mujer a través de limpiezas y purificaciones con 

plantas, pantano, sahumerios, agua y otras. 

Presentar la menstruación como una situación que ame­

naza periódicamente el equilibrio de la vida, el bienestar 

individual y colectivo, fue la punta de lanza para desarrollar 

las múltiples formas de control sobre el cuerpo de las muje­

res. Esto da cuenta de cómo en muchos pueblos primitivos 

se desenvolvían dinámicas de dominio y subordinación que 

clausuraba a las mujeres en un lugar inferior, abyecto, pasi­

vo y ambiguo, dado que en los relatos fluctuaban entre una 

connotación sagrada por la capacidad de concebir y parir, y 

por la cercanía con los ciclos de la luna y la tierra fecunda, 

pero a la vez impura, portadora del tabú, capaz de contener 

la vida y la muerte, lo mundano y lo sucio, lo contagioso y 

lo corrompido: 

Durante el periodo de su enfermedad, en muchas 

tribus se considera a las mujeres en un estado tan 

peculiar que cualquier objeto que toquen es man­

cillado o pierde su eficacia. Por esta razón cuando 

una mujer tiene la menstruación no puede quedar­

se con otra gente ni realizar sus ocupaciones co­

rrientes. Debe aislarse y permanecer sola. (Har­

ding, 1987, p. 88) 

"Decía mi abuelita que (menstruando) no nos podíamos 

subir a los palos de cocotes, las frutas se arruinan que les 

vienen gusanos, dicen" (mujer de 23 años, comunicación 

38 



Carolina Ramírez Vásquez 

personal, Santiago de Atitlán Guatemala, septiembre de 

2018). A continuación, referiré algunas prácticas de seclu­

sión que se ejecutaron -o ejecutan- en varias partes del 

mundo. 

En la tribu Awa-nkonde, del lago Malawi en el África 

oriental, las púber que tienen su primera menstruación son 

apartadas y encerradas junto a algunas compañeras más en 

una casa oscura llamada la casa de las Awasungu, que quie­

re decir "de las doncellas que no tienen corazón", el suelo es 

cubierto de hojas de plátano secas y está prohibido prender 

cualquier fuego para alumbrar (Frazer, 1981). En otras tri­

bus y pueblos, la seclusión se daba dentro de la vivienda de 

la niña, allí se acondicionada una celda oscura para que de 

ninguna manera ella tocara el piso con sus pies y la luz del sol 

jamás pudiera entrar, de esta forma se evitaba que el sol y la 

tierra fueran contaminados con la desafortunada condición, 

el confinamiento duraba entre semanas y años; para los Kaba­

di, entre dos o tres años; para los Yabin y Bukaua, entre cinco 

y seis semanas; para los Danom de Borneo, hasta siete años 

y comenzaba cuando la niña tenía entre los 8 y 10 años, se 

destinaba un cuartito que hacía las veces de celda en la parte 

superior de la casa, la alejaban de cualquier contacto con el 

mundo, no le era permitido salir de allí por ninguna circuns­

tancia hasta la llegada de la primera menstruación que indica­

ba el fin de su encerramiento y el inicio del matrimonio. 

Similares casos de seclusión se practicaron en Suramé­

rica. En el Gran Chaco, las niñas eran apartadas, no podían 

39 



Educación menstrual emancipadora 

hablar con nadie durante un largo período de tiempo y su 

alimentación era restringida; de forma similar los Yuracares 

en Bolivia, cuando una niña menstruaba por primera vez, 

el padre le construía una choza de hojas secas, asegurán­

dose de que no quedara expuesta a la luz del sol, debiendo 

permanecer sola durante cuatro días bajo ayuno riguroso. 

La seclusión entre los Macusis de la Guyana Británica tenía 

una duración de aproximadamente quince días y culminaba 

después de que un sabedor de la comunidad recitaba con­

juros mientras la madre de la púber la apaleaba sin piedad 

para sacar toda impureza del cuerpo de la niña. 

El momento de la menarca era considerado como poten­

cialmente peligroso para la comunidad, de esta forma a las 

niñas se les aplicaban severas restricciones con largos perío­

dos de seclusión. En su libro Los ritos mágicos y trágicos de la 

pubertad femenina, el mexicano Gutierre Tibón relató cómo 

algunos pueblos antiguos, basándose en la creencia de que la 

sangre menstrual era potencialmente perjudicial para el sol y 

la tierra, justificaban prácticas como la siguiente: 

En una isla al oeste de la Nueva Guinea, la Nueva Ir­

landa, el temor a la primera sangre de la niña era tal 

que se le segregaba durante cuatro o cinco años en 

minúsculas jaulas conservadas en la oscuridad, con 

absoluta prohibición de que posara los pies en el 

suelo: así vegetaba la desdichada criatura desde los 

nueve hasta los trece o catorce años (Tibón, 1984, 

p. 27). 

40 



Carolina Ramírez Vásquez 

Y este relato es ampliado con anterioridad por Frazer 

(1981) en su texto La rama dorada, en el que le da voz a un 

testigo que describe las crueles experiencias de las niñas 

que permanecían sentadas o en cuclillas en espacios dimi­

nutos en los que estaban obligadas a permanecer por va­

rios años. Las múltiples opresiones impuestas a las niñas en 

período de pubertad dan cuenta de la misoginia contenida 

en el tabú menstrual a partir de presunciones ominosas se 

presenta la menarca como lo oscuro y lo siniestro (segura­

mente la película Carrie fue inspirada en estos relatos) para 

luego subordinar, humillar y controlar. 

Si bien estas prácticas han disminuido significativamen­

te, continúa siendo común en algunas comunidades. Los 

Wayúu de la península de la Guajira (Colombia), por ejem­

plo, acostumbran el sutapaulu (encierro), que consiste en 

mantener a la niña próxima a menstruar -a veces recién 

menstruada- apartada de la comunidad en una ranchería 

mientras se le instruye en los valores femeninos (labores 

domésticas y 4 atención del marido). 

Otro lamentable caso son las chozas menstruales en N e­

pal que han cobrado la vida de decenas de mujeres tras mo­

rir asfixiadas o quemadas mientras intentan prender fuego 

para mantenerse calientes durante las noches de exclusión; 

allí esta práctica es conocida como chhaaupadi y tiene una 

fuerte relación con creencias religiosas segregatorias y mi­

sóginas. En un estudio reciente de 400 niñas entre 14 y 19 

4 4 Vivienda tradicional de la comunidad Wayúu, norte de Colombia. 

41 



Educación menstrual emancipadora 

años en la provincia de Karnali (Nepal), se descubrió que el 

77% aún seguía practicando el chhaupadi. 5 

Cuando llegué a la edad de 14 años, mi madre me llamó 

a solas y me dijo que me iba a pasar algo muy horrible, que 

no podía ni salir, no podía ni dejarme ver de los hombres, y 

yo le dije: pero bueno, ¿qué es eso tan terrible? Ella me dijo: 

se llama la menstruación. Usted no se puede mover de la 

casa y usted no puede salir, usted no se puede levantar de la 

cama por tres días o cuatro. Eso me espantó prácticamente 

y mucho tiempo viví con ese tabú, hasta que salí para la ciu­

dad y vi las cosas naturales y vi que la gente era normal y ya 

seguí normal. Pero no se me olvida ese día, ella me lo mos­

tró de una manera porque así se lo mostraron a ella (mujer 

de 63 años, comunicación personal, Alejandría, Antioquia, 

Colombia marzo de 2017) 

Diversas religiones adoptaron esta práctica del patriar­

cado primitivo que les venía muy bien para mantener a las 

mujeres subyugadas y alejadas del poder. El niddah en el ju­

daísmo se asemeja a la seclusión. Allí las mujeres adquieren 

esta condición (de Niddah) a partir de la m enarca y perió­

dicamente durante cada menstruación las mujeres tendrán 

que permanecer en un lugar dentro de la casa que hace las 

veces de recinto de seclusión para evitar que el marido en­

tre en contacto con ella; tener relaciones sexuales con una 

5 Estudio mencionado por el diario La República: https:/ f iare-
publica. pe/mundo /2019/12/28/ chozas-menstruales-nepal-endure­
ce-la-pena -contra-practica-sup ersticiosa -que-mata-a-miles-de-m u j e­

res-asía -chhaau padi-ritual-fotos-rddr / 

42 



Carolina Ramírez Vásquez 

mujer en condición niddah es tan grave como el adulterio 

o, peor aún, es equiparado con la violación. En cuanto a las 

mujeres musulmanas, Berta Lucía Estrada menciona que les 

está prohibido rezar; pero al mismo tiempo deben leer El 6 

Corán sin tocar el libro. Es por ello que se aconseja dejarlo 

abierto y en un lugar que sea de fácil acceso para que la mu­

jer pueda leer algunos apartados, pero siempre mentalmen­

te. Se le prohíbe, igualmente, la visita a la mezquita y tener 

relaciones sexuales con su marido. 

Es necesario reconocer la violencia contenida en las 

prácticas de seclusión y el papel tan importante que esta 

juega en el adiestramiento a la sumisión y la obediencia, 

instaurando en la psique colectiva una verdad sobre los 

cuerpos que menstrúan que fractura y enajena. En el cami­

no trasegado implementando prácticas de educación mens­

trual, me he encontrado con decenas de iniciativas carentes 

de contexto y análisis crítico que bajo el nombre de "educa­

ción o pedagogías menstruales" comulgan tendenciosamen­

te con las lógicas del patriarcado, encubriendo el horror y 

normalizando la violencia, la opresión y la exclusión, espe­

cialmente entre quienes simpatizan con la nueva era y las 

neoespiritualidades cool. 

Hay quienes estarán pensado que existen suficientes 

investigaciones antropológicas que rebatirían mi postula­

do en cuestión de segundos; sin embargo, recordemos que 

6 Escritora, ensayista, crítica literaria colombiana, librepensadora 

y feminista. 

43 



Educación menstrual emancipadora 

las ciencias y, por ende, las academias han sido fundadas 

y desarrolladas desde lógicas patriarcales falogocéntricas, 

cuyos métodos históricamente utilizados para la investiga­

ción, análisis e interpretación, son resultado de esta mane­

ra de entender el mundo. De ahí la urgencia en desarrollar 

fundamentos y modelos investigativos desde el feminismo, 

que tengan en cuenta cómo se ha construido la historia y las 

narrativas en torno a las mujeres y lo femenino. Siguiendo 

entonces con la crítica a las prácticas de seclusión, quiero 

mencionar a Sally Price, antropóloga estadounidense que 

se internó durante un tiempo en las aldeas Saramaka en Su­

rinam conviviendo con mujeres cimarronas, al leerla corro­

boré y le di lugar a muchas de las 7 sensaciones que tenía 

latentes en el cuerpo del saber: 

La costumbre del aislamiento menstrual está des­

tinada a proteger los poderes de los hombres de 

la contaminación. Este período de aislamiento es 

visto por las mujeres cimarronas como una de las 

necesidades más desagradables, inoportunas y pe­

sadas de sus vidas (. .. ). Contrario a lo que otros 

antropólogos y etnólogos han querido mostrar a 

través de la imposición de sus visiones occidenta­

les sobre las de los cimarrones, estas mujeres no 

disfrutan tal ciclo; ni el espacio sagrado en donde 

se lleva a cabo el ritual puede ser considerado el 

7 Nombre que se le da a las personas de los pueblos africanos que 

llegaron a América y lucharon contra el colonialismo y la esclavitud. 

44 



Carolina Ramírez Vásquez 

espacio de esparcimiento o encuentro femenino 

(Crespo, 2012, p. 32). 

Según lo anterior, es importante reconocer que no to­

das las casas de seclusión configuraron centros de bienestar 

menstrual, ni lugares de acogida para las mujeres, ni mucho 

menos espacios donde las menstruantes sacralizaban su ex­

periencia; eso sería espiritualizar las violencias y, por ende, 

normalizarlas y aceptarlas. En la mayoría de los casos, estos 

espacios configuraron centros de suplicios y la mejor de las 

escuelas para que las mujeres aprendieran la sumisión y el 

desprecio hacia sí mismas. 

A pesar de estar en otra época y otro contexto, habitual­

mente encuentro en los talleres reflexivos relatos en los que 

mujeres y niñas expresan repulsión y desprecio hacia la 

sangre menstrual, permitiendo reconocer una historia pro­

funda de arraigado dolor calado en el cuerpo social de las 

mujeres, configurando una factura, una herida crónica que 

ha estado siempre abierta y que reclama urgente atención. 

El poeta Gabriel de Annunzio a finales de 1800 escribió el 

poema Pánfila (fragmento): 

Ya que la hembra, para siempre impura, 

su vergonzosa herida siempre abierta 

llevará ... 

Una acción importante para la transformación de las na­

rrativas es emprender la desescritura menstrual, desescribir 

para construir nuevos relatos que permitan habitar el cuer­

po con ternura, es fundamental cuestionar las prácticas que 

45 



Educación menstrual emancipadora 

han generado opresiones y han creado abismos que impiden 

construir una humanidad más justa entre todos los seres. 

El Miedo a lo Desconocido 

El tabú de la menstruación es universal y, según Esther 

Harding (1987), posiblemente sea el primer tabú, modelo 

y patrón de todos los tabúes. La observación de las mamí­

feras menstruantes dio lugar a una serie de creencias sobre 

el comportamiento de las hembras humanas, basándose en 

la biología y, principalmente, en los instintos, lo que más 

tarde daría paso al desarrollo de la teoría del determinismo 
8biológico, de donde han partido infinidad de justificacio­

nes a través del discurso de la "naturaleza femenina" para 

convalidar las desigualdades sociales y normativizar este­

reotipos de género; parafraseando a Kate Millett (1970), el 

patriarcado se encuentra más fuertemente enraizado dada 

su fructífera costumbre de apoyarse en la naturaleza. 

En particular, el comportamiento de primates y perros 

ha llamado la atención por la alteración en la dinámica de la 

conducta de los machos (algunos ni duermen ni comen) en 

respuesta al momento de celo que coincide con el período 

de sangrado de las hembras. Un supuesto miedo entre los 

primitivos a perder la cordura y la organización de la tribu 

ante una situación como esta y más específicamente el te­

mor a que los hombres perdieran su voluntad y determina-

8 Fisiólogos han afirmado que el hombre no posee instintos, sino 

reflejos e impulsos. 

46 



Carolina Ramírez Vásquez 

ción a causa de una mujer menstruando, fue dando lugar al 

vasallaje utilizando como estrategia la exclusión, demoniza­

ción, prohibición y castigo. Así, las mujeres fueron tenidas 

por peligrosas en su condición menstrual por una supuesta 

capacidad de producir el caos, doblegar la voluntad de los 

hombres, hacerles perder la fuerza y la virilidad; es decir, 

fue y en muchos casos continúa siendo, la forma de justi­

ficar la histórica incapacidad de los hombres para hacerse 

cargo de sus deseos y su genitalidad; impúdicamente, las 

mujeres fueron recluidas, por días, meses y años como me­

canismo de protección masculina hacia su propia y ruinosa 

sexualidad. 

El hecho de no poder dar un lugar dentro de las lógi­

cas patriarcales primitivas a la capacidad de las mujeres de 

menstruar y no morir, de gestar y parir, incitó creencias 

sospechosas de maldición, posesión, hechicería y alta peli­

grosidad para la integridad masculina; la respuesta en todos 

los tiempos a lo que se aprecia como peligroso ha sido la 

subyugación y la opresión. Un cuerpo nacido para el placer 

y con la capacidad de gestar, se convierte en un enigma que 

no pueden resolver y, por lo tanto, la categorización de lo 

oscuro, perverso y malvado resulta ser la respuesta. Susana 

Castellanos de Zubiría (2009) dice al respecto: 

El misterioso poder que para algunos emana de la 

mujer proviene de la relación que se le atribuye 

con la naturaleza, con su aspecto maternal y ger­

minador, que le permite ejercer un control sobre 

47 



Educación menstrual emancipadora 

campos fuera del alcance del hombre. De aquí que 

se le atribuyan poderes sobrenaturales, como ver y 

controlar el porvenir, hacer ungüentos amatorios o 

envenenar, volar o metamorfosearse con fines da­

ñinos (p.35). 

Estas creencias, de ninguna manera ingenuas, fueron es­

parcidas por el mundo entero y contribuyeron a la consolida­

ción del patriarcado y a la dominación masculina, atizando el 

desprecio de lo femenino, incluso entre las mismas mujeres. 

Presunciones que iban desde que una mujer menstruada po­

día arruinar la pesca, traer mala suerte a la mina, enfermar 

a los bebés, marchitar las plantas, cortar la crema, enojar la 

mar, atraer tormentas, echar a perder los cultivos, estropear 

la fuerza de los hombres, enfermados hasta matarlos, que si 

come pescado mientras está menstruada todos los peces su­

cumbirían y el río o el mar secaría, que si una gota de sangre 

cayese en tierra destruiría cultivos de toda clase y si un buey 

pisara tal sangre moriría todo el rebaño. Plinio El Viejo, un 

historiador romano del siglo I describió en el volumen. 2 de 

su enciclopedia Historia Natural, la forma en que las personas 

de la época percibían la menstruación: 

Su contacto agria el vino nuevo, las cosechas se 

vuelven estériles, los injertos se mueren, las semi­

llas de los jardines se secan, los frutos caen de los 

árboles, la superficie brillante de los espejos en los 

que apenas se refleja, se enturbia, el filo del acero 

y el brillo del marfil se apagan, los enjambres de 

48 



Carolina Ramírez Vásquez 

abejas mueren, incluso el bronce y el hierro se ahe­

rrumbran en el acto y un horrible olor colma el aire 

(Castellanos, 2009, p. 33). 

Por más increíble que parezca y por más que estrategas 

comerciales y políticos se esfuercen en decir que el tabú 

de la menstruación está superado, veinte siglos después es­

tas costumbres continúan teniendo un lugar relevante en 

la cotidianidad, en los discursos que se transmiten entre 

abuelas, madres y jovencitas, configurándose como verdad 

en los procesos de conciencia colectiva y condicionando la 

experiencia de los cuerpos menstruantes en relación con la 

salud física, mental, emocional y, por ende, en la imposibi­

lidad de subsanar brechas de género. 

Las creencias populares en torno a lo que se puede o no 

hacer durante los días de sangrado son múltiples y se ex­

tienden a lo largo y ancho del territorio latinoamericano y 

del mundo entero; que no se puede comer limón, ni tomar 

leche, que el huevo corta el sangrado, también está censu­

rado el aguacate y el pescado, los cítricos, las carnes y todo 

lo que sea helado. Que no se pueden lavar el cabello por­

que se vuelven locas, ni cocinar para los hombres porque 

podrían enfermados; en India a las mujeres menstruantes 

les está prohibido tocar el suministro de agua, sentarse en 

sillas públicas y visitar templos; en zonas costeras de El sal­

vador en Centroamérica, las niñas participantes de un taller 

expresaron que cuando están menstruando no deben me­

terse a la mar porque esta se pone furiosa. En Medellín, las 

49 



Educación menstrual emancipadora 

personas aseguran que el pelo se pone feo si una peluque­

ra menstruando te lo corta, que una mujer con el período 

no puede cargar un bebé porque lo enferma de pujo, que 

darle menstruación en la comida a un hombre hace que se 

enamore para siempre. "No puede ir a la playa porque una 

está abierta y entonces entran bacterias" (niñas de 13 años, 

comunicación personal, El Salvador, septiembre de 2017). 

"En mi casa dicen que cuando la comida queda 

maluca es porque la tocó alguna mujer que estaba 

menstruando; no se puede andar descalza ni to­

mar cosas heladas; también dicen en mi casa que la 

menstruación es una sangre mala" (niña de 12 años, 

comunicación personal, medellín, mayo de 2020 ). 

La Menstruación como un Mal 

La concepción de la menstruación como un mal, como la 

experiencia del horror no ha tenido límites. Algunos pue­

blos indígenas de Brasil y Guayana Francesa consideraban 

que la menstruación abundante se daba por causa de po­

sesión de demonios y el método utilizado para "remediar" 

esta situación era golpear con palos a la adolescente hasta 

que finalmente esta se derrumbara desmayada. Otro de los 

métodos se basaba en amarrar a la chica en un hormiguero 

feroz para que las hormigas le extrajeran los demonios que 

tenía dentro. En Australia se consideraba que todo lo que 

una mujer menstruada portara o tocara era tan repugnante 

so 



Carolina Ramírez Vásquez 

que tenía el poder de matar al hombre que sin saber tocara 

algo de ella, es por esto que las mujeres tenían completa­

mente prohibido acercarse a los objetos de los hombres y 

si infringían la norma, pagarían con su vida (Frazer, 1981). 

En uno de los talleres, un chico manifiesta que necesi­

ta saber, antes de prestarle la bicicleta a una niña, si está 

menstruando porque, si lo está, no podrá prestarla para que 

no se dañe la cadena de la bicicleta. Al escuchar esta afir­

mación me di cuenta de que era una creencia común entre 

todos esos jóvenes (E. M., comunicación personal, Brasil, 

agosto de 2021) 

Entre los campesinos del Líbano se arraigaba la creencia 

de que las mujeres menstruantes causaban infinidad de des­

gracias, solamente su sombra era capaz de marchitar las flo­

res, secar los árboles y hasta paralizar las serpientes. Mon­

tarse en un caballo mientras se está menstruando hacía que 

el animal muriera o mínimamente quedará atrofiado por 

un período de tiempo. Los guaiqueríes del Orinoco en Ve­

nezuela aseguraban que todo aquello que pisara una mujer 

menstruada moriría y si un hombre pisara sus huellas, sus 

piernas se inflamarían inmediatamente (Gallardo, 2012). 

Entre los Nasa, pueblo indígena que habita el territorio 

del Cauca en Colombia, la sangre menstrual es considerada 

contaminante y sucia, por lo tanto es necesario separar a 

las mujeres del resto de la comunidad, especialmente de los 

hombres de quienes podrían absorber su fuerza vital hasta 

enfermados (Gallardo, 2012). 

51 



Educación menstrual emancipadora 

En la Amazonia peruana, en las comunidades Cashi­

nawuas y Shipibo-Conibo, hasta 2016 se reportó la práctica 

de la extirpación del clítoris como ritual de la menarca o 

pubertad. Con un cuchillo afilado mutilaban a la niña que, 

entre otras, no tenía derecho a quejarse ya que si lo hacía 

tendría la muerte segura dado que sus gritos atraían espí­

ritus malignos a toda la comunidad, en algunos casos, las 

embriagaban de alcohol para que no sintiera, al parecer to­

davía una porción de los Shipibo continúan llevando a cabo 

esta práctica. 

En Alaska, la niña púber era apartada por un año porque 

se consideraba una criatura impura con la que nadie podía 

tener contacto. En la tribu Bora de la Amazonia peruana, 

se encerraba por varios días a la niña que menstruaba por 

primera vez, porque se consideraba que estaba poseída por 

un espíritu del mal que la tornaba rabiosa. Para los Apache, 

en Arizona, el rito de la menarca consistía en obligar a la 

púber a bailar durante doce horas, en bloques de seis, con 

un descanso de dos horas, llevando en los hombros piedras 

pesadas, esto con el propósito de que la niña aprendiera a 

sufrir. Es decir, con la primera sangre no sólo se introduce 

el sufrimiento, se entrena en el padecimiento, en la subor­

dinación y en la obediencia, se imbuye el menosprecio ha­

cia sí misma y la culpa queda como marca de vida. 

Emma Chirix, pensadora maya que ha realizado estupen­

dos estudios sobre la sexualidad y el deseo, plantea que los 

tabúes han sido históricos y políticos, han sido mecanismos 

52 



Carolina Ramírez Vásquez 

de control para mantener la dominación, suelen ser percibi­

dos como sagrados y la violación a estos como un acto sucio 

y vergonzoso (Chirix, 2010, p. 179). 

El Patriarcado Ancestral 

Existe un patriarcado originario ancestral, 

que es un sistema milenario estructural de opresión 

contra las mujeres originarias o indígenas 

Lorena Cabnal 

La nueva era trajo consigo el añoramiento de lo ances­

tral. No cabe duda que como humanidad nos haría muy bien 

regresar a muchas prácticas anteriores, como el cuidado de 

la vida, la siembra, las economías colaborativas, el reco­

nocimiento de Pachamama como origen de la vida misma, 

etc., pero de ninguna manera podemos retornar o reforzar 

costumbres atávicas que refuerzan la misoginia y los luga­

res de subyugación histórica de las mujeres. Es inquietante 

ver cómo muchas mujeres que alrededor del mundo, des­

de una necesidad de caminar y experimentar lo femenino 

como sagrado, retornan a las propias formas de violencia y 

subyugación, ahora triplemente romantizadas y solapadas 

en discursos de trascendencia espiritual, perpetuando de 

esta forma el círculo de violencia y opresión. 

Desescribir la historia menstrual implica objetar y des­

vincularla de los relatos románticos que obstaculizan la 

53 



Educación menstrual emancipadora 

construcción de un nuevo estatus que posibilite la expe­

riencia menstrual digna, para esto es necesario correr los 

velos idealizadores de algunas prácticas ancestrales, reco­

nocer, escuchar y dar valor a las voces de mujeres indígenas 

que han denunciado las violencias patriarcales y machistas 

a las que han sido sometidas desde hace siglos en sus comu­

nidades, esas mujeres que cuestionan las estructuras de po­

der y los mandatos indisputables, se reconocen y enuncian 

como sujetas de derechos. 

Insistentemente se plantea que el patriarcado fue una de 

las consecuencias de la colonización en América Latina; sin 

embargo, desde hace algún tiempo, mujeres indígenas de 

Abya Yala9 , precursoras del feminismo comunitario, han de­

nunciado que desde antes de la colonia ya existían opreso­

res y oprimidas, y plantean una crítica hacia los esencialis­

mos étnicos basados en dualidades que se consideran como 

irrefutables, dejando en el lugar de sagrado a las históricas 

relaciones de poder al interior de las comunidades origina­

rias. Lorena Cabnal describe estos vínculos como marca­

dos por la 10 falocracia, el patriarcado y la fuerte condición 

heteronormativa que define las relaciones entre hombres y 

mujeres y de la propia comunidad con la Madre tierra. 

La revisión bibliográfica que he llevado a cabo con ob­

jeto de este estudio, nos ofrece un panorama que no puede 

9 Nombre original del que hoy se conoce como continente americano 

10 Indígena maya-xinka, precursora del feminismo comunitario en 

Guatemala. 

54 



Carolina Ramírez Vásquez 

ser mirado tan claramente como desde el lente del que dis­

ponen los feminismos comunitarios. Los cuestionamientos 

que hacen las pensadoras indígenas y su construcción de 

conocimiento posibilitan cuestionar las estructuras más an­

tiguas que habían sido intocables y que han sostenido las 

prácticas patriarcales. 

Verónica Hannco11
, asiente que existe el patriarcado an­

cestral y hace un llamado a las feministas para que al ha­

blar de descolonización no se plantee como un retorno a 

algo romántico, a una vida feliz, sino llegar a un proceso 

reflexivo y participativo para recuperar los saberes andinos 

y ancestrales. Por su parte, Lorena Cabnal plantea repensar 

lo milenario y la sacralidad como mujeres feministas comu­

nitarias para subvertir la ancestralidad, lo antiguo, lo que 

siempre ha sido inamovible, invita a cuestionar aquello que 

se nos ha presentado como sagrado, confronta la mirada 

obediente de las mujeres indígenas hacia la mirada cosmo­

gónica y heteronormativa, los fundamentos filosóficos y el 

sistema de principios y valores de los pueblos originarios 

que subyugan a las mujeres (Gargallo, 2015): "El feminismo 

comunitario también es una corriente de pensamiento ori­

ginario que viene desde nuestras ancestras, como mujeres 

transgresoras de todas las opresiones históricas del patriar­

cado originario" (p. 179). 

Feministas aymaras bolivianas plantean que es urgente 

la reflexión crítica para conseguir que se trascienda la posi-

11 Mujer aymara, Instituto de Estudios de las Culturas Andinas. 

55 



Educación menstrual emancipadora 

ción histórica situada que responsabiliza exclusivamente a 

la colonia de todos los males de los pueblos indígenas y re­

cuerdan que antes de este evento las mujeres ya padecían el 

machismo y el patriarcado de sus comunidades, lo que ellas 

nombran como "patriarcado ancestral originario" ( Garga­

llo, 2015) o el entronque patriarcal. Al respecto, Adriana 

Guzmán, una de las pensadoras feministas más reconoci­

das, plantea: 

Asumimos la categoría de patriarcado ancestral 

como una posición política, como una herramienta 

de lucha. Inicialmente la hemos definido así porque 

nuestros hermanos aymaras, quechuas, nos decían 

que todo el patriarcado del que hablábamos había 

llegado con los españoles. Y nosotras ya sabíamos, 

teníamos en la memoria de nuestro cuerpo y en las 

historias de nuestras abuelas, que no era así. Plan­

teamos el entronque primero como una herramien­

ta para cuestionar a nuestros propios compañeros, 

para que ellos mismos encuentren también cómo se 

había ido construyendo finalmente este pacto pa­

triarcal. 12 

Tan imprescindible la voz de las mujeres originarias para 

desentrañar las lógicas ancestrales que legitiman las violen­

cias hacia las mujeres a través de prácticas hegemónicas, 

heteronormativas y misóginas. Objetar las estructuras de 

12 https:/ jwww.nodoSO.org/xarxafeministapv /?+ Entrevis­
ta -a-Adriana -G uzman-y+. 

56 



Carolina Ramírez Vásquez 

poder primitivas ancestrales constituye un descalabro al 

patriarcado, pues este ha sido un botín que pocos se han 

atrevido a refutar en profundidad y que algunas disciplinas 

científicas estiman como referente idílico, considerándose 

una insolencia su cuestionamiento. 

Con respecto al tabú menstrual, se tiene por hecho de 

que las religiones tienen la principal responsabilidad; sin 

embargo, y aunque son protagonistas en el sostenimien­

to del tabú hasta nuestros días, este fue instaurando mu­

cho antes de Cristo. El antropólogo estadounidense Allan 

Court argumentó en 1963 que el tabú comenzó, en parte, 

porque los primeros humanos descubrieron que la sangre 

menstrual estaba sucia; en sintonía, Gutierre Tibón (1984), 

refiriéndose a la vinculación de la sangre con espíritus ma­

lignos, da pistas de lo arcaico del asunto: 

La antigüedad de esta creencia se remonta con seguri­

dad al Paleolítico y mucho más allá en el pasado del género 

humano, con tabúes que incluyen la muerte de los trans­

gresores, desde luego mujeres, porque el temor a la sangre 

menstrual es exclusiva de los varones (p. 32). 

La aseveración de la última frase de Gutierre me da pie 

para citar a Ka te Millet ( 1970) que plantea: 

La mujer no acuñó los símbolos con que se la des­

cribe en el patriarcado: el mundo primitivo como 

el civilizado son masculinos y la idea cultural de la 

mujer es obra exclusiva del varón. El hombre creó 

la imagen de la mujer que todos conocemos, adap-

57 



Educación menstrual emancipadora 

tándola a sus necesidades. Señalemos que estas re­

sultan, en gran parte, el temor que le inspira la "al­

teridad" de su compañera, noción que presupone 

la existencia del patriarcado y la implantación del 

varón como norma humana, como sujeto absoluto 

respecto del cual la mujer no es sino el "otro"; es 

decir, un extraño (p. 106). 

Efectivamente, los tabúes y algunos mitos fundacionales 

son expresiones de misoginia que, más tarde en las socie­

dades civilizadas, se transforman en principios éticos y son 

acogidos, entre otros, por la literatura para convertirse en 

alimento para las racionalizaciones científicas que han sos­

tenido por siglos al patriarcado; Pandora y el pecado origi­

nal de Eva son ejemplo de ello. Saber el momento exacto en 

que las mujeres fueron inmersas en el tabú menstrual y su­

jetas a la sumisión es casi imposible, intentar resolver esta 

cuestión es utópico, seguramente hay una mezcla de todo, 

es evidente que la fuerza simbólica necesaria para some­

ter estuvo relacionada con el arrebatamiento de las Diosas 

y la subsecuente pérdida de la espiritualidad femenina. El 

desprecio hacia la sangre menstrual está férreamente intro­

yectado, y aunque el objetivo de la educación menstrual no 

es hacer que la humanidad ame la menstruación, sí puede 

pretender resignificar, construir otros relatos que ayuden a 

establecer una relación más amable con el cuerpo y con el 

sangrado. 

58 



Carolina Ramírez Vásquez 

Acciones Asertivas 

La educación menstrual debe partir del reconocimiento 

de la historia menstrual y las implicaciones en la psique in­

dividual y colectiva, conocer esto nos da la posibilidad de 

entender las memorias que palpitan en la piel. El propósito 

mayor de este quehacer es desentrañar las narrativas pa­

triarcales y derribar el tabú menstrual. 

Es importante llevar a cabo prácticas objetivas, libres 

de romantizaciones, usar un lenguaje claro y adecuado sin 

terminologías científicas y sin eufemismos, porque cuan­

do los utilizamos estamos perpetuando el tabú menstrual 

y fortaleciendo las creencias sobre la vergüenza del cuer­

po. Indagar por los tabúes e imaginarios que atraviesan las 

experiencias de la población objetivo y promover las cons­

trucciones colectivas de nuevas narrativas menstruales que 

favorezcan la apropiación del cuerpo individual y colectivo. 

59 





Carolina Ramírez Vásquez 

El cuerpo femenino no puede solo verse como el lugar 

de la reproducción humana, sino que también es el territo­

rio de síntesis de la historia social de las mujeres 

Olivia López Sánchez 

Con lo planteado en el capítulo anterior, podemos apre­

ciar cómo los discursos de la supuesta naturaleza del cuer­

po femenino han justificado la tiranía, la exclusión y la 

dominación de estos. La concepción de la mujer como ser 

inferior se sostiene, en gran medida pero no exclusivamen­

te, desde textos bíblicos y otros libros sagrados. Así, Eva 

nace de la costilla de Adán y es la causante de la desdicha al 

persuadido de comer del árbol de la sabiduría, por lo cual 

pierde su condición divina y se convierte en una pecadora 

que pagaría con el dolor de su vientre, es decir que quedaría 

cautiva y reducida a su útero. La mexicana Olivia López en 

su libro De la costilla de Adán al útero de Eva (2007) enuncia 

cómo se fueron construyendo las narrativas científicas des­

de la óptica de la inferioridad femenina: 

Los Griegos la consideraron un macho inferior al 

creer que su útero y ovarios eran un pene y testícu-

61 



Educación menstrual emancipadora 

los invertidos, a esa anatomía anormal le sumaron 

sus condiciones de humedad y frialdad que la ubi­

caron como un ser pasivo carente de razón y do­

minada por sus impulsos sexuales. La filosofía del 

siglo XVIII la consideró inferior por su poco juicio 

y razón. La biología del XIX la consideró infrahu­

mana y anormal porque sus funciones fisiológicas 

no respetaban las leyes de la naturaleza. De ahí en 

adelante, fue pensada como un ser carente de alma, 

razón, salud, moral y juicio, en consecuencia, no 

tuvo derechos en un mundo pautado por las nor­

mas de los varones (p.3). 

La construcción histórica del cuerpo permite identificar 

los fundamentos ideológicos que han llevado a concebir a 

las mujeres como seres inferiores e incapaces en los planos 

físico, moral e intelectual. En todas las épocas se han de­

sarrollado teorías que plantean el cuerpo masculino como 

perfecto y punto de partida, es decir, el cuerpo normativo. 

Discursos científicos desafortunados proliferaron en épo­

cas antiguas -e indudablemente en las actuales-, marcando 

un principio ominoso y anormal propio de lo femenino. 

Si nos remontamos en la historia, vemos cómo en la 

cultura de la sociedad greco-romana, los grandes pensado­

res de la antigüedad, crearon teorías que marcaron gran­

des huellas en las corrientes médicas hasta finales del siglo 

XVIII; fueron esas teorías las que mostraron al mundo una 

visión de inferioridad de la mujer, justificada por su condi-

62 



Carolina Ramírez Vásquez 

ción biológica, diferente a la del hombre. Es así como el sis­

tema de organización del discurso médico comienza a tejer 

un universo simbólico que servirá de base para la medicina 

moderna, la cual comienza a nacer, precisamente a finales 

del siglo XVIII (Camacaro, 2017, p.) 

Plinio el Viejo fue de los primeros intelectuales en escri­

bir sobre las supuestas consecuencias nefastas de la mens­

truación a nivel colectivo; entre 460 a 370 a.C., Hipócrates 

representó el sangrado menstrual como "proceso de dese­

cho de fluidos corporales femeninos superfluos"; en el siglo 

XVI, Andreas Vesalius, considerado el padre de la anato­

mía, además de que pensaba que el clítoris sólo existía en 

los hermafroditas, trazó vasos que conectaban la vagina y 

los senos porque creía que la sangre menstrual se convertía 

en leche. Estos y otros discursos, que obedecían a intereses 

moralistas, constituyeron las verdades de las épocas ante­

riores que, de alguna manera, hoy día podemos encontrar 

restos de ellos, no sólo en los discursos médicos y religio­

sos, sino también en los libros escolares, ya sea en la vía de 

la acción o de la omisión. A continuación, hago un recorri­

do por algunos planteamientos científicos que nos permi­

ten entender cómo fue construido el discurso biológico y 

médico sobre la corporalidad femenina y su sexualidad. 

63 



Educación menstrual emancipadora 

El Cuerpo Femenino como Cuerpo Atrofiado 

Efectivamente, los primeros textos científicos reco­

gen los mitos y tabúes primitivos y los reescriben con un 

aire más legítimo según las coordenadas de la época. Es 

así como el tratado que conforma el corpus hipocrático de 

la avanzada Grecia del siglo IV a. C. hacen referencia a la 

menstruación como una circunstancia peligrosa, contami­

nante y misteriosa. Por su parte, Aristóteles afirmó en su 

Tratado sobre la reproducción que "la mujer es como si fuera 

un varón deforme" y que "la descarga menstrual es semen, 

pero en un estado impuro, es decir carece de un constitu­

yente y uno solo, el principio de alma. En el siglo XVI, en su 

tratado Una breve y más fácil introducción al juicio astrológico 

de las estrellas, el médico y astrónomo Claude Dariot afirmó 

que la influencia que la luna tenía sobre las mujeres era una 

prueba de que la mujer era un trabajo imperfecto de la na­

turaleza. Durante décadas se presumió que la patología era 

propia de la fisiología femenina dado que se tenía por un 

hecho que a la menor provocación aparecía la enfermedad; 

esta condición era exacerbada durante la menstruación, la 

gestación, el puerperio y la lactancia. 

La idea de enfermedad, como ya lo he dicho, se ha es­

tablecido como una verdad hasta nuestros tiempos y es 

reforzada continuamente, a través de los medios masivos 

de comunicación, los discursos médicos y las narrativas po­

pulares. Es común encontrar en mi quehacer educativo a 

muchas niñas que aún, sin tener la experiencia menstrual, 

64 



Carolina Ramírez Vásquez 

ya han construido una idea de este proceso como doloroso 

y despreciable. 

Yo no quiero que me venga la menstruación, me da 

miedo, es dolorosa y me da asco (niña de 11 años, 

comunicación personal, Bello, Antioquia, diciem­

bre de 2020) 

Lo peor de menstruar en el colegio es la incomodi­

dad y sensación de que estás sucia (niña de 14 años, 

comunicación personal, Medellín, abril de 2020) 

De esta forma, fueron desarrollándose multitud de 

teorías que destinaban los cuerpos con útero al lugar de 

inferioridad y a la maternidad como ideal de comple­

tud, reparación y realización. Aun cuando se pasa de la 

teoría de uno a dos sexos, la medicina le da una con­

sideración a la menstruación como patológica y debili­

tante, instaurando así la supremacía masculina y defi­

niendo roles de género amparados en los discursos de la 

"naturaleza" femenina. Al respecto, Eugenia Tarzibachi 

(20 17) menciona: 

Desde que la menstruación se tornó una marca ro­

tunda del cuerpo de la mujer sin correspondencias 

en el cuerpo del hombre, fue considerada una pato­

logía debilitante y un sangrado inútil (. .. ), posicio­

nando al cuerpo de las mujeres como temporaria­

mente inválidas, débiles, enfermas y políticamente 

desventajadas por la naturaleza de su cuerpo sexua-

65 



Educación menstrual emancipadora 

do, nunca por las construcciones discursivas que le 

cargaron a esa sangre. (p. 61) 

Un ente protagónico en la conservación de la idea de 

atrofia femenina y en la construcción y difusión de las na­

rrativas dominantes del cuerpo menstrual fueron y siguen 

siendo las empresas de productos para la "higiene" feme­

nina, transnacionales que por décadas han presentado la 

menstruación como una crisis higiénica para cuya repa­

ración se precisa de múltiples productos que cubran cual­

quier señal del cuerpo especialmente execrable. Así, Euge­

nia Tarzibachi (2017) nos da un panorama de los supuestos 

de dichas empresas transnacionales. 

Consideró al cuerpo menstrual como un cuerpo social­

mente desventajado por su biología y defectuoso por natura­

leza. Para él propuso tecnologías "reparadoras" que disimu­

laran más cómoda y efectivamente las evidencias perceptibles 

de la menstruación. Esa construcción se hizo sobre la base 

del ideal corporal a-menstrual, masculino. (p. 41) 

Dichas consideraciones de un ente que tiene amplio po­

der comunicativo se configuran en verdades que se asumen 

colectivamente. En mis talleres de educación menstrual, es 

habitual encontrar niñas en período de pubertad manifes­

tando inconformidad con su cuerpo, lanzando comentarios 

de desprecio acerca de sus órganos sexuales, en los que evi­

dencian cierta percepción de incompletud, atrofia y la idea 

religiosa de castigo. En el juego La aventura del óvulo13 
, una 

13 La aventura del óvulo es un juego de mesa que tiene como propó-

66 



Carolina Ramírez Vásquez 

herramienta de educación menstrual que diseñé en 2017 

para dinamizar el trabajo en las aulas de clase, una de las 

tarjetas de pregunta dice: 

La menstruación: 

A. Es vergonzosa 

B. Es un proceso normal 

C. Es un castigo divino 

Lamentablemente muchas participantes eligen las op­

ciones A o C, confirmando así que las ideas religiosas que 

atraviesan la educación familiar y escolar, y que son reto­

madas desde discursos capitalistas presentados en retóricas 

modernas y atractivas (de esto hablaré más ampliamente 

en la dimensión política), continúan escribiendo el guión 

al que debe estar sujeto el cuerpo de las hembras humanas. 

sito entender lo que ocurre en el útero cuando comenzamos a menstruar, 
a su vez cuestiona los roles de género y el machismo. Pueden conocer 

más en el sitio web: https:/ jwww.princesasmenstruantes.com/la-aventu­
ra -del-ovulo/ 

67 



Educación menstrual emancipadora 

Mes 

Enfermedad 

Necesidad 

Sangre 

Toallas intimas 

Razones 

Umillación 

Angustia 

Cólicos 

Incomodidad 

Opinión 

Nacimiento 

*Acróstico realizado por estudiantes del municipio de 

Tumaco, Colombia 

68 



Carolina Ramírez Vásquez 

Menstruación desde la Ciencia 

Cosas terribles se han dicho acerca del monstruoso 

poder de las menstruaciones, cuya magia ya he dis­

cutido, de las que puedo repetir lo siguiente sin ver­

güenza: si la fuerza de la mujer comienza a fluir en un 

eclipse solar o lunar el daño será irremediable, y aun 

si no hay Luna, la relación sexual es pestífera o fatal 

para el hombre; la púrpura es contaminada por mu­

jeres menstruando, así de grande es su fuerza. Pero 

en otras ocasiones durante el periodo menstrual, si 

las mujeres caminan desnudas a través del campo, 

gusanos, escarabajos y otras pestes se eliminan. Me­

trodorus de Scepsis dice que eso fue descubierto en 

Capadocia durante una infestación de escarabajos 

cantáridos, y las mujeres caminaron a través de los 

campos con sus vestidos levantados por encima de 

sus nalgas (Plinio el viejo, en Iglesias, 2009, p. 283) 

La menstruación ha sido objeto de preocupación de cien­

tíficos y estudiosos de todas las épocas. Al ser un fluido sin 

correspondencia en el cuerpo normativo se especuló y se 

plantearon teorías que condenaban los cuerpos menstruan­

tes a un lugar inferior, de menor capacidad de raciocinio y 

carente de inteligencia, y eso lo mencioné anteriormente 

cuando describí algunos de los primeros postulados e ideas 

de la medicina griega (Plinio, Hipócrates, Paracelcus, Aris­

tóteles). Hasta mediados del siglo XVIII, prevalecieron tres 

modelos explicativos de la menstruación: 

69 



Educación menstrual emancipadora 

La teoría Catártica: consideraba la menstruación como 

un medio de liberar a las mujeres de una materia impura 

que se acumulaba constantemente en el cuerpo y podría 

envenenarlo. Al mismo tiempo, ese fluido resultaba ser un 

veneno para las plantas, los animales y los hombres. 

La teoría pletórica: sostenía que la menstruación era un 

efecto vinculado a la capacidad de las mujeres de acumular 

más sangre nutritiva, buena y saludable de la que necesi­

taban. Esa sobreabundancia de sangre llamada plétora se 

generaba en todo el cuerpo y, especialmente, en el útero 

(Tarzibachi, 2017). En esta explicación sugieren que la san­

gre menstrual es buena, sin embargo, ponen de manifiesto 

la supuesta imposibilidad del cuerpo femenino de estar en 

equilibrio. 

La teoría iatroquímica: explicaba la sangre menstrual 

como un fermento específico que producía un shock cada 

mes en la sangre, generando dolor en el vientre y sensación 

de calor. Además se consideraba que ese fermento era con­

secuencia del pecado de Eva por desobedecer y comer la 

manzana prohibida. Según esta teoría, la sangre menstrual 

bajaba para recordar a las mujeres el pecado original. 

En el siglo XX volvió a tener vigencia la teoría de la su­

puesta toxicidad bacteriana de la sangre menstrual. Esta hi­

pótesis fue propuesta inicialmente en 1920 por el médico 

Bela Schick, quien planteó la existencia de las menotoxinas 

en la menstruación, veinte años después, el antropólogo in­

glés Ashley Montagu afirmó que a causa de esa toxicidad 

70 



Carolina Ramírez Vásquez 

las mujeres menstruantes secaban plantas, agriaban el vino 

y causaban que la cebada sumiera, trayendo nuevamente el 

entramado de supersticiones que habitaron los discursos 

científicos de los primeros siglos: "las menotoxinas no fue­

ron más que los términos simbólicos de una creencia po­

pular en la contaminación, un símbolo científico para las 

fuerzas que, en otros tiempos, eran llamadas contamina­

ción espiritual, veneno psíquico, o castigo divino" (Iglesias, 

2009, p. 284) . 

A finales de 1800, Mary Putnam Jacobi, feminista, su­

fragista y una de las primeras mujeres graduadas en la es­

cuela norteamericana de medicina, demostró que las teo­

rías de la menstruación como proceso de evacuación de un 

material acumulado que podía generar toxicidad estaban 

erradas (Iglesias, 2009). En sus estudios evidenció que la 

sangre se acumulaba en los plexos periuterinos esperan­

do un embarazo, cuando esto no ocurría la sangre debía 

ser eliminada por el organismo. Además de esto, llevó a 

cabo una serie de experimentos para identificar los cam­

bios que ocurrían en los cuerpos menstruantes y concluyó 

que, durante la menstruación, el cuerpo no sufría ninguna 

alteración en sus funciones generales, un importante apor­

te en una época en la que se pensaba que la menstruación 

causaba graves alteraciones a las mujeres. Sin duda, los 

aportes de Mary Putnam Jacobi dieron paso a posteriores 

investigaciones y hallazgos que comenzaron a desmantelar 

las retóricas supersticiosas acerca de la menstruación. Por 

71 



Educación menstrual emancipadora 

ejemplo, en 1908, los médicos Fritz Hitschman y Ludwig 

Adler de la Universidad de Viena, dieron a conocer un es­

tudio realizado en el que demostraron que el endometrio 

estaba constituido por un aspecto que cambiaba en forma 

continua y describieron dos capas: la compacta y la espon­

josa, y cuatro fases de acuerdo con los cambios histológi­

cos observados: fase posmenstrual, fase de intervalo, fase 

premenstrual y la menstrual. U nos años después, los médi­

cos Edward Allen y Edward A. Doisy de la Universidad de 

Washington, demostraron que el estrógeno causaba el cre­

cimiento y desarrollo del endometrio y que la hemorragia 

uterina era posterior a una caída en la concentración de los 

estrógenos (Iglesias, 2009). 

Es importante mencionar que las teorías científicas 

construidas acerca de la menstruación han constituido el 

insumo patriarcal de mayor obstinación para la demos­

tración de la supuesta inferioridad de las mujeres. El sur­

gimiento del feminismo a mediados del siglo XIX, mar­

có el principio de un arduo camino para dignificar los 

cuerpos nacidos con útero, fue entonces que las mujeres 

comenzaron a luchar por sus derechos y a ganar lugares 

en las universidades, plantearon discusiones y cuestio­

namientos académicos y sus trabajos investigativos co­

menzaron a incidir en las ciencias; una tarea nada fácil 

en un campo científico reinado por hombres, definido 

por hombres y donde la palabra y la letra de las mujeres 

era constantemente saboteada y ahogada (recordemos 

72 



Carolina Ramírez Vásquez 

los casos de Michalina Wislocka14
, Esther Lederberg15

, 

Margare Sanger16). Sólo hasta el siglo XX, se reconoce a 

las mujeres la condición de sujetos de derecho y aún en 

el siglo XXI seguimos reclamando que se haga efectivo. 

La medicina como ciencia ha tenido un papel protagóni­

co en la subestimación de las mujeres, en una edición de 

la Revista de la Sociedad Española de Nefrología resalta­

ron las contribuciones de las mujeres en la medicina y 

planteaban que: 

Metrodora (c. 200-400), cuya identidad se desconoce 

más allá de su nombre, fue una médica griega autora del 

texto médico más antiguo conocido escrito por una mujer, 

sobre las enfermedades y los cuidados de las mujeres, que 

aportó contribuciones decisivas en la etiología y la sintoma­

tología de las enfermedades y fue ampliamente referencia­

do por otros escritores de medicina en las antiguas Grecia y 

Roma, y también en la Europa medieval. 

A pesar de estos antecedentes, cuando la medicina pasó 

a ser una ciencia universitaria, la mujer fue excluida, y no 

fue hasta finales del siglo XIX cuando se obtuvieron, de for­

ma muy puntual y con gran revuelo, los primeros títulos 

femeninos de licenciatura en Medicina. La primera en con­

seguirlo fue Elizabeth Blackwell, de origen británico, en la 

14 Médica especialista en ginecología y sexología que fue censurada 
por escribir El arte de amar. 

15 Enfermera estadounidense y activista a favor del aborto. En 1916 

abrió en Nueva York la primera clínica de control de natalidad en los Esta­

dos Unidos, por lo que fue detenida. 

73 



Educación menstrual emancipadora 

Universidad de Ginebra de Nueva York en 1849. En 1864, la 

afroamericana Rebecca Lee Crumpler se licenció en la Uni­

versidad de Boston. Casi 20 años después, en 1882, lo logró 

en España la catalana Elena Maseras, aunque finalmente 

acabó dedicándose a la enseñanza por impedimentos bu­

rocráticos para ejercer la medicina. (Martín-Gómez, García 

Agudo y Arenas Jiménez, 2019, p. 15) 

Aunque las nuevas teorías que se daban en el campo de la 

medicina y que demostraban la incompetencia de los postu­

lados anteriores, el tabú continuó presente en los discursos 

y prácticas de la medicina. En los años 70, a las mujeres 

menstruantes se les impedía donar sangre porque se creía 

que la sangre donada durante el ciclo menstrual contribuía 

a destruir los glóbulos rojos, es decir, que tenía un efecto 

hemolítico. Asimismo, hasta mediados de los años 80, en 

algunos hospitales con laboratorios de rayos X, se creía que 

las asistentes menstruantes no debían manipular las pelícu­

las de rayos X. 

74 



Carolina Ramírez Vásquez 

Miedo 

Estrés 

Nerviosa 

Sudor-sangre 

Temor 

Rabia 

Urgencia 

Aburrida 

Cuidarse 

Intimidad 

Ostigación, olor 

Nostalgia 

*Acróstico realizado por estudiantes del municipio de 

Remedios, Antioquia, Colombia 

75 



Educación menstrual emancipadora 

Sistema u Órgano Sexual 

Habitualmente es conocido como aparato reproductor, 

definición impuesta por la ciencia patriarcal y que deriva 

en una estrategia para ejercer control sobre el cuerpo de las 

mujeres y sostener la idea de la sexualidad con fines repro­

ductivos. A través de la producción e imposición de narrati­

vas dominantes, las representaciones médicas dieron lugar 

a una única forma de comprender el cuerpo de las hembras 

humanas, reduciéndolo a la reproducción y mutilando sim­

bólicamente los órganos que nos son atributo de esta. 

Generalmente en mis espacios educativos hablo de órga­

no sexual femenino. Opté por esta triada después de un ca­

mino largo de experiencias y análisis motivada por la trans­

formación en los significantes de niñas y mujeres antes que 

la exactitud biológica. Me explico un poco: todos los entes 

que educan han hablado de aparato reproductor femenino, y 

es común que la palabra aparato sea entendida como objeto, 

dado su propio concepto y uso cotidiano, si a esto le suma­

mos que habitamos en un mundo en el que las mujeres han 

sido objetualizadas, capitalizadas y tratadas como mercancía, 

poner la palabra aparato (objeto) en un órgano que hace par­

te de la sexualidad (mercantilizada y ultrajada) constituye en 

el ámbito simbólico una afirmación que refuerza y normaliza 

las prácticas que atentan contra los Derechos Humanos de 

mujeres y niñas. Por otro lado, cuando se utiliza la palabra 

"reproductor" se está imponiendo el mandato heteronor­

mativo y de la maternidad como conclusión, sosteniendo 

76 



Carolina Ramírez Vásquez 

de esta manera toda la historia de violencias que he descrito 

hasta ahora; finalmente la palabra femenino, que implica una 

categoría de género, se debe a una imprecisión del discurso 

biomédico que designa un mandato a quienes nacen con úte­

ro, la palabra correcta entonces, según aquello que se supone 

pretendían designar sería "hembra humana". 

En respuesta a esto y a las historias de dolor, enajenación 

y vergüenza narradas por las mujeres en los espacios que 

he facilitado, comencé a hablar de órgano sexual femenino. 

Órgano para incentivar la comprensión como unidad, dado 

lo común que resulta que las mujeres crean que útero, vagi­

na y vulva son independientes entre sí; especialmente con 

el útero pasa que hay muy poca apropiación, consecuencia 

de la enajenación y desposeimiento alimentado por el ejer­

cicio del Estado, la iglesia y el poder biomédico. Cuando 

creé el libro Jardines Mágicos16 
, lo hice motivada por los 

múltiples casos que acompañé en vía a la reapropiación del 

útero y del cuerpo. 

A mí me sacaron el útero a pesar de que mi complicación 

era menor. El médico me preguntó si tenía hijos, le dije que 

sí y entonces me respondió: "ah, entonces podemos sacar 

su útero, porque el útero sirve para dos cosas: para tener 

hijos y dar problemas" (mujer de 36 años, comunicación 

personal, Medellín, marzo de 2018). 

En este orden de ideas, lo enuncio como sexual para ha­

bilitar y legitimar la sexualidad y el placer históricamente 

16 Libro de úteros en forma de flores para colorear. 

77 



Educación menstrual emancipadora 

negado para las mujeres, abstrayéndolo del mandato hege­

mónico de la maternidad y transformando las narrativas li­

mitantes; la sexualidad y el erotismo como una expresión 

natural de la vida y la maternidad como lo que es, una op­

ción. Esto cobra especial relevancia cuando hablamos de 

derechos sexuales y, entre ellos, el goce y placer. 

En aras de avanzar en la transformación de los significan­

tes, me ha resultado importante continuar utilizando la pa­

labra femenino, dado que es un lenguaje cercano a las niñas 

y que me permite traer discusiones acerca de los mandatos 

heteronormativos sociales de lo que implica ser "femenina". 

En síntesis, hablar de órgano sexual femenino ha sido un 

paso importante en la emancipación del mandato hetera­

normativo, la habilitación a las experiencias sexuales sin la 

carga reproductiva y en la transformación de las narrativas. 

Es importante mencionar que durante los años que lle­

vo trabajando y construyendo educación menstrual, me he 

metamorfoseado muchas veces, seguramente en un par de 

años estaré proponiendo unas narrativas distintas a las hoy 

planteadas. 

Útero 

La apropiación del útero es una inquietud que toma 

mucha fuerza actualmente. Movimientos de mujeres en 

muchas partes del mundo y en especial en América Latina 

procuran la recuperación y apropiación del espacio cuerpo 

territorio, retomando lo que ha sido usurpado y controlado 

78 



Carolina Ramírez Vásquez 

por instituciones patriarcales como el Estado, la ciencia, la 

iglesia y la familia en cabeza del marido que, durante siglos, 

legislaron y controlaron la función y pertinencia de este ór­

gano propio del cuerpo de las hembras humanas. Controlar 

el útero ha significado controlar la reproducción, la mano 

de obra del capital, 

la productividad de las mujeres, la sexualidad, el placer. .. 

Y entonces tenemos que recordar la píldora como una es­

trategia de productividad del capital, la implantación de 

métodos anticonceptivos subdérmicos en niñas de hasta 10 

años, los abortos selectivos y la prohibición del aborto, las 

histerectomías forzadas, la maternidad controlada en Chi­

na con el único hijo, la violencia obstétrica y el alquiler de 

vientres. 

La ciencia, a través de experimentos, prácticas de vivi­

sección y posicionamiento de retóricas agraviantes, aportó 

significativamente a la desapropiación del útero por parte 

de las mujeres y la consecutiva apropiación por parte de los 

entes institucionales patriarcales anteriormente mencio­

nados. Fue denominado como vagabundo que recorría el 

cuerpo atraído por órganos que presentaban mayor hume­

dad, origen de la histeria, la demencia y la incapacidad que, 

al ser considerada una enfermedad, recae exclusivamente 

en las mujeres; ahora bien, dicha "enfermedad" se originaba 

a causa de la insatisfacción sexual, pero al mismo tiempo el 

placer y el goce femenino estaban censurados y penaliza­

dos. Una mezcla tóxica de ciencia y religión le otorgaron a 

79 



Educación menstrual emancipadora 

la histeria una connotación abominable llevando a la con­

dena a cientos de mujeres en la edad media: "las mujeres 

que poseían síntomas de histeria eran acusadas de brujería 

y llevadas a la hoguera. Se sustentaba que el diablo había 

penetrado en la naturaleza de la mujer y por esa causa fue­

ron perseguidas y hostigadas como hechiceras" (Cama caro, 

2017, p.). 

La excesiva atención puesta en el útero derivó en lo que 

Daisy J. Camacaro17 describió como úterocentrismo, una for­

ma de manipulación y justificación de ideologías direccio­

nadas a oprimir los cuerpos femeninos. En el siglo XIX, el 

médico Baltasar de Viguera aseguraba que la estructura or­

gánica de las mujeres propiciaba una excitabilidad nerviosa 

que, de no ser controlada, las conduciría a cometer excesos 

morales que desembocaban en patologías, regularmente del 

útero (López, 2010 ). Entre los siglos XVIII y XIX, enton­

ces, encontramos cómo los casos de depresión y suicidio de 

mujeres durante el período llamado "moda de la melanco­

lía" estuvieron relacionados con el supuesto poder siniestro 

del útero. En 1826, W. P. Dewes describió las dificultades a 

las que se enfrentarían las recién menstruadas debido a la 

fuerte influencia que el útero podía ejercer sobre el resto de 

su organismo: 

Para ella, el periodo de la pubertad está frecuentemen­

te repleto de demonios; ella está expuesta a irregularidades 

17 Docente investigadora del Instituto de Altos Estudios "Dr. Ar-

noldo Gabaldon". Ministerio de Salud. Maracay, Venezuela. 

80 



Carolina Ramírez Vásquez 

de su menstruación, y amenazada severamente de sus con­

secuencias. Ha sido manejado desde tiempo inmemorial 

que el útero ejerce un poder supremo sobre cada uno de 

los otros sistemas; y los gobierna con un balance no menos 

caprichoso que potente (Iglesias, 2009, p. ). 

Los relatos misóginos fueron extensos y se mantuvie­

ron con fuerza durante varias décadas. Los griegos aduje­

ron que el útero tenía una tendencia a deambular y oca­

sionar una especie de vapores tóxicos cuando no cumplía 

su fin, procrear. Principalmente Platón describió el útero 

como ansioso de engendrar y con una tendencia a la irri­

tabilidad que impedía la respiración, ocasionando mareo, 

dolor en el corazón, pérdida de la voz, desatando múltiples 

enfermedades; para todas estas sintomatologías, casarse 

resultaba ser la cura. Quinientos años más tarde, Areteo de 

Capadocia sostenía las mismas teorías del útero errático 

describiéndolo como un animal dentro de un animal. Pero 

las violencias no solo fueron discursivas, en el siglo XVII 

el médico Italiano Gabriel Falopio fue acusado de prac­

ticar la vivisección en sus métodos de investigación con 

mujeres condenadas a la pena de muerte. De igual forma, 

en el siglo XIX, el llamado padre de la ginecología, James 

Marion Sim, fue acusado de utilizar mujeres negras escla­

vizadas para llevar a cabo sus experimentos, frente a este 

último caso, se han llevado a cabo juicios simbólicos como 

la retirada de la estatua que yacía en Central Park en Nue­

va York en 2018. 

81 



Educación menstrual emancipadora 

A modo de conclusión, se puede decir que la educación 

médica como actividad social se sustenta en supuestos de 

género que se corresponden con las normas, valores e ideo­

logías patriarcales predominantes: "es mejor sacárselo, el 

útero es muy problemático, me dijo el médico. A los dos 

días ya me habían hecho la histerectomía" (mujer de 41 

años, comunicación personal, Medellín, agosto de 2018). 

El Ciclo Menstrual Ovulatorio 

El ciclo menstrual ovulatorio es una fuente poderosa de 

autoconocimiento para quien así lo decide. Durante mucho 

tiempo he monitoreado y registrado mi ciclo, logrando iden­

tificar patrones de conducta, niveles diferentes de concentra­

ción y acción, diversas manifestaciones libidinales, secrecio­

nes y olores distintos en cada una de las fases. Fueron casi dos 

años en los que anotaba en mis libretas lo que sentía y soñaba 

en cada fase, filtrando principalmente los aspectos emociona­

les, sexuales y los cambios físicos. Luego dejé las libretas de 

registro y comencé a descubrirme narradora, inicié entonces 

un proyecto personal que denominé "Estados de un ciclo" con 

el fin de continuar autodescubriéndome por medio de las le­

tras emergidas desde el útero. Al mismo tiempo, acompañaba 

desde la psicoterapia y los procesos grupales a diversas muje­

res que identificaban el camino de la conciencia cíclica como 

forma de conocimiento de sí mismas. 

Sin embargo, toda esa riqueza que puede contener el pro­

ceso de auto-observación por medio del ciclo menstrual ovu-

82 



Carolina Ramírez Vásquez 

latorio comienza a desvirtuarse entre los múltiples relatos que 

restringen la pluralidad de los cuerpos e impone una única 

forma de ser y experimentar dicho proceso. De un saber nega­

do y restringido al dominio médico, pasamos a encontrar cen­

tenares de libros, supuestos y posteos en redes que describen 

las fases del ciclo y la forma cómo se debería sentir en cada 

una de ellas, para esto se mixturan teorías arquetipales con 

estereotipos de género (cosa que resulta un sacrilegio para los 

estudiosos de lo arquetipal) que refuerzan mandatos y hege­

monizan el sentir; en muchos casos la narrativa dominante 

sigue siendo la capacidad de fecundar del útero y la menstrua­

ción leída como la consecuencia del óvulo que no fecundó. 

Es importante recordar que el ciclo se compone de cua­

tro fases: menstrual, preovulatoria (folicular), ovulación 

y lútea, y cada una de estas tiene unas implicaciones dife­

rentes en el ámbito emocional. Dos hormonas predominan: 

estrógenos y progesterona. Los estrógenos se traducen en 

productividad, mientras que la progesterona no le sirve al 

sistema capital. Cada persona, a partir de sus experiencias 

vitales, transita las fases de una forma u otra, los ciclos son 

diferentes y una primavera no es igual que otra. 

No voy a escribir lo que ya está escrito, si desean pro­

fundizar en el tema del ciclo menstrual ovulatorio les re­

comiendo leer Cómo mejorar tu ciclo menstrual (2015) de 

Lara Briden. En ese texto se explica certeramente lo ocurre 

en el útero y en el cerebro cada vez que ovulamos y mens­

truamos. 

83 



Educación menstrual emancipadora 

La Vulva y el Clítoris 

La vulva no fue ignorada, sino difamada primero 

con enorme esfuerzo y a continuación negada 

hasta provocar la opinión errada y absurda 

de que no valía la pena hablar de ella 

Mithu M. Sanyal 

Múltiples censuras y violencias se han instalado como 

sistemas normativos frente a la genitalidad femenina. En 

muchos territorios de América Latina, a las niñas se les re­

pite desde temprana edad "¡no se toque, cochina, caca!". La 

vulva, habitualmente llamada vagina o por cuanto térmi­

no despectivo, objetualizado propio del consumo se pueda 

imaginar, ha sido motivo de bochorno para las mujeres y la 

inspiración para cientos de relatos de odio. Generalmente, 

cuando estoy en las aulas de clase y trabajo con la vulva 

mensajera18
, pregunto a las chicas si saben cómo se llama 

cada una de las partes del órgano sexual femeninoy común­

mente las niñas creen que la vulva es la vagina, sólo unas 

pocas identifican el orificio uretral y el canal vaginal. La 

mayoría de las niñas expresan sentir vergüenza de tocar o 

mirar la vulva, incluso de hablar del tema, creen que es algo 
. . 

sucio y pecaminoso. 

18 Herramienta pedagógica que diseñé en 2016 para enseñar el 

órgano sexual femenino y que en su interior contiene mensajes para las 

participantes de los talleres. 

84 



Carolina Ramírez Vásquez 

¿Cómo le llaman a la vulva en tu comunidad? 

Cuca, panocha, pan, torta, cucaracha, chocha, quesadilla, 

concha, arepa, cosita, galleta, vagina. Participantes de la Es­

cuela de Niñas Poderosas19
• 

Los discursos religiosos continúan fuertemente atrave­

sados en las construcciones de la corporalidad femenina, 

sosteniendo creencias atávicas, creando barreras que ena­

jenan y fracturan la percepción del cuerpo y el placer. Los 

relatos mitológicos de pueblos antiguos sentaron las bases 

sobre las cuales psicoanalistas, filósofos, médicos y científi­

cos hicieron descripciones posteriores. La vagina dentada, 

la herida que no sana, el complejo de castración y la envidia 

del pene, entre otras, son un ejemplo de teorías patriarcales 

androcéntricas que, justificadas en un supuesto temor a los 

desconocido, crearon todo un entramado cultural de asco, 

repulsión y desprecio hacia la vulva. Ka te Millet ( 1970) lo 

describe de la siguiente forma en su libro Política sexual: 
Según los pueblos primitivos, los órganos genitales fe­

meninos son una herida que todavía sangra, provocada (de 

acuerdo con algunos) por un pájaro o una serpiente que 

mutiló a la mujer, dejándola en su estado actual. Se dice hoy 

vulgarmente que la vagina es una "raja". La teoría freudiana 

describe la sexualidad femenina en función del complejo 

de "castración". Numerosas prohibiciones de tipo religioso, 

cultural y literario manifiestan la ansiedad y repugnancia 

19 Un espacio de educación virtual que facilita el Proyecto Prince-

sas Menstruantes 

85 



Educación menstrual emancipadora 

que despiertan los órganos genitales de la mujer en las so­

ciedades patriarcales. (p. 107) 

La vulva carece de lugar en la historia, en los manua­

les de ginecología, en las clases de anatomía, en las pala­

bra cotidianas que refieren la genitalidad femenina, en la 

conciencias de la corporalidad; la vulva ha sido borrada, 

invisibilizada y disgregada en la palabra vagina; a su vez, la 

vagina ha sido sobrevalorada cuando se le otorga la respon­

sabilidad absoluta del orgasmo femenino, orgasmo descrito 

por Freud 20como indicador de madurez en las mujeres, pa­

tologizando, de esta forma, el deseo femenino, asegurando 

la heterosexualidad y la maternidad hegemónica. 

La invisibilización y la negación de la genitalidad exter­

na constituye un arma de control político de la sexualidad 

de las mujeres, a la que hombres de la ciencia -antiguos y 

contemporáneos- han contribuido a consolidar esta forma 

de opresión. Es preciso afirmar que de ninguna manera co­

rresponde a una inocente omisión; en las lógicas patriar­

cales la vulva no es un atributo de la fertilidad ni ocupa un 

lugar en la logística para llegar a la fecundación. La vagina 

importa porque es el canal hacia la fecundación y el domi­

nio heteropatriarcal, mientras que la vulva sólo le sirve al 

placer. 

Aristóteles aseveraba que únicamente el hombre dispo­

nía de la energía necesaria para desarrollar órganos sexua-

20 En el libro Tres ensayos sobre teoría sexual, Sigmund Freud des-

cribió el orgasmo vaginal como "maduro" y el orgasmo clitoriano como 
"inmaduro" 

86 



Carolina Ramírez Vásquez 

les completos, mientras que Galeno sugería que el órgano 

genital femenino era como un genital masculino pero in­

vertido. Lacan afirmaba que si no se tenía pene se carecía 

de órgano sexual verdadero, Freud planteaba que si a un 

hombre se le quitaba el pene se obtenía una mujer. 

Mithu M. Sanyal (2009) en su libro Vulva: la revelación 

del sexo invsible, cuenta que llevó a cabo una serie de en­

sayos con diferentes grupos de científicas en los cuales les 

solicitó que dibujaran la vulva y el resultado fue que ningu­

na logró finalizar la gráfica, pero en cambio podían dibujar 

penes con facilidad. Concluyendo así que aquello que no 

puede ser comprendido tampoco puede ser representado 

ni, sobre todo, transformado: 

En sentido estricto diremos pues que no existe nin­

guna simbolización del sexo de la mujer como tal. 

En caso, la simbolización no es la misma, no tiene 

el mismo origen ni la misma forma de acceso que la 

simbolización del sexo del hombre. Y esto es por­

que el imaginario sólo provee una ausencia allí don­

de en otros casos hay un símbolo muy destacado 

( p. 7). 

Efectivamente, los planteamientos teóricos dominantes 

encabezados por el falogocentrismo del psicoanálisis freu­

diano y lacaniano despoja a las mujeres de representaciones 

simbólicas que les sean propias, sumiéndolas en estadíos fa­

locéntricos que niega, invisibiliza y deslegitima el universo 

de la sexualidad femenina, con unas lamentables repercu-

87 



Educación menstrual emancipadora 

siones en la construcción de identidad del sujeto mujer a 

nivel individual, social y cultural. Susan Morgan realizó un 

estudio sobre el sexismo en la anatomía con estudiantes de 

medicina de las universidades de Cardiff y Descartes de Pa­

rís, en el que se analizaron diez libros contemporáneos de 

anatomía con el fin de identificar cómo la anatomía de la ge­

nitalidad femenina está subrepresentada en descripciones 

reproductivas, manteniendo la idea del cuerpo masculino 

como norma: 

Llegamos a la conclusión de que la mayoría de los 

libros de texto de anatomía actuales todavía tienen 

sesgos de género y carecen de información so m á­

tica y psicosocial relevante para la buena práctica 

médica. Como consecuencia, los futuros médicos 

estarán mal informados sobre las diferencias rele­

vantes entre hombres y mujeres. (Anat, 2014, p. ) 

En el mismo estudio se cita a O'Connell et al. (1998, 

2005) que, después de investigaciones en el mismo tema, 

concluyeron que las descripciones típicas del clítoris en los 

libros de texto carecen de detalles e incluyen inexactitudes. 

Además, informaron que, si bien los textos describen com­

pletamente la anatomía masculina, sólo brindan diferencias 

entre hombres y mujeres en lugar de una descripción com­

pleta de la anatomía femenina. 

Así entonces, bajo estas lógicas que se han encubierto, 

amparado y escudado prácticas de lesa humanidad como la 

88 



Carolina Ramírez Vásquez 

ablación femenina o mutilación genital femenina (MGF)2 1, 

definida por la Organización Mundial de la Salud como la 

extirpación parcial o total de los genitales externos femeni­

nos u otro tipo de lesión a los órganos genitales femeninos 

por razones culturales o de otro tipo, pero no médicas. 

Entre otras cosas, es importante mencionar que la cliri­

dectomía (un tipo de ablación) se practicaba con el objetivo 

de "curar" la histeria y la masturbación femenina, y -como 

lo mencioné en la dimensión histórica y cultural- algu­

nas comunidades llevaban a cabo esta práctica como ritual 

de iniciación de la menarca. Al respecto, Daisy Camacaro 

(2007) menciona: Al pasar de los siglos y hasta mediados 

del siglo XX, pese a los avances científicos, las teorías regu­

ladoras del saber y de la práctica médica continuaron con 

la certeza de que la condición normal de la mujer era la en­

fermedad y, no repararon en utilizar medidas tan drásticas 

y crueles como la "ovarioctomía", la "clitoridectomía" en 

fin, las intervenciones quirúrgicas se hicieron norma, sin 

importar las consecuencias. Isaac Baker Brown, presidente 

de la sociedad médica de Londres, puso de moda en Europa 

y también en Estados Unidos: la "clitoridectomía" como vía 

para evitar la masturbación. Al respecto de estas mutilacio­

nes genitales femeninas, Dolores Juliano (2007), refiere: 

21 Información sobre la mutilación genital femenina: https:/ / 
www. unfpa.org/ es/ resources / preguntas-frecuentes-sobre-la-mutilaci%­

C3%B3n-genital-femenina mgf. 

89 



Educación menstrual emancipadora 

Esa práctica, por razones diferentes, pero con los 

mismos resultados de imposibilitar el goce feme­

nino, había sido frecuente en nuestra propia socie­

dad hasta mediados del siglo XX. Era una práctica 

quirúrgica aceptada y dependía del criterio médico 

determinar qué tamaño de clítoris era "normal" y 

extirpar lo excesivo. También se practicaban histe­

rectomías y extirpaciones de úteros como terapias 

aconsejables para combatir afecciones tales como 

las crisis nerviosas, la masturbación o la bulimia. 

(p.4) 

Podría afirmarse que la vulva carece de representacio­

nes porque es poseedora de un órgano tan poderoso que 

deja sin argumentos a todas las teorías falocéntricas de la 

sexualidad femenina, por ende, la mutilación física y sim­

bólica fue el recurso para consolidar las formas de poder 

hegemónicas. 

Respecto al clítoris, el ámbito científico se ha caracteriza­

do por la habitual manera de dar un paso y retroceder dos, es 

así como a finales del siglo XVI, la medicina avanza en el re­

conocimiento del clítoris como parte normal de la anatomía 

femenina que, hasta ese entonces, había sido descrito como 

una patología asociada a las personas intersexuales (herma­

froditas) o las lesbianas. En el año 1901, el libro Anatomía de 

Gray incluyó el clítoris, pero lo retiró en la edición de 1948; 

este tipo de situaciones muy comunes se daban como conse­

cuencia de las normas de higiene social, moralidad y, sobre 

90 



Carolina Ramírez Vásquez 

todo, por el peligro que representaba este órgano para las 

estructuras conservadoras. Por otro lado, varios anatomistas 

se han declarado los descubridores del clítoris entre ellos Co­

lombo, Fallopia, Swammerdam y de Draa, pero fue en 1987 

cuando J osephine Lowndes Sevely describe detalladamente 

las parte que compone este órgano desmintiendo la teorías 

que lo describen como de un pequeño pene" (Pastor, 2020 ). 

Llegado a este punto, podemos afirmar que nombrar 

el clítoris, resaltar sus atributos, visibilizar su anatomía y 

cuestionar las narrativas y omisiones en torno a él, es una 

acción revolucionaria que fortalece el proceso de la sobera­

nía del cuerpo, que revindica la sexualidad femenina, que 

libera de la opresión y que sana las memorias de dolor. Ade­

más, constituye una oportuna forma de resistir a la mutila­

ción genital tanto física, como emocional y simbólica del 

placer y el deseo femenino. 

Respecto a esta dimensión, he encontrado en mi prác­

tica de educación menstrual, niñas, jóvenes y mujeres que 

no reconocen sus órganos sexuales ni internos ni externos, 

es habitual escuchar a figuras de autoridad en temas de los 

derechos sexuales y reproductivos llamar a la vulva vagina. 

La educación sexual es precaria y, aun en espacios progre­

sistas, el foco sigue siendo los métodos anticonceptivos, la 

prevención de ETS y el derecho al aborto. Las definiciones 

de menstruación que plantea el sistema médico en la actua­

lidad siguen siendo en vía de la capacidad de fecundar, en 

vía de la reproducción y de lo heteronormado. 

91 



Educación menstrual emancipadora 

Acciones Asertivas 

El abordaje de la dimensión biológica requiere de espe­

cial creatividad e implementación de didácticas que gene­

ren un espacio cálido, divertido y seguro. Es necesario tener 

en cuenta que la información aportada desde los escenarios 

escolares, médicos y familiares ha estado reducida a la di­

mensión biológica sin las compresiones aquí planteadas. La 

información se ha entregado de forma poco oportuna y ha­

bitualmente bajo un ambiente de vergüenza e incomodidad. 

Es absolutamente necesario la desconstrucción de las 

narrativas biologicistas e higienicistas hegemónicas que li­

siaron simbólicamente los cuerpos de las mujeres y los en­

rutaron hacia una única posibilidad: la maternidad y, por 

ende, la heterosexualidad. En la práctica de la educación 

menstrual, el cuerpo de las mujeres tiene que ser resignifi­

cado y dignificado; nombrar adecuadamente la genitalidad, 

incentivar el autocuidado, el mutuo cuidado, la autogestión 

de la salud y construir nuevas narrativas que provea de 

otros atributos a la menstruación diferentes a la fertilidad 

son elementos esenciales. Del mismo modo, los órganos se­

xuales no pueden llevar soterradamente la demanda de la 

reproducción. En una sociedad que ha obligado a las muje­

res a parir y les ha planteado la maternidad como vía de rea­

lización personal, es necesario revolucionar el lenguaje so­

bre nuestros cuerpos y crear nuevas formas de comunicar. 

92 







Carolina Ramírez Vásquez 

Cuando la personalidad tropieza con imágenes 

tan denigrantes de sí mismas (. .. ) resulta inevitable 

que sufra un grave deterioro 

Kate Millet 

Nacer niña supone una maldición22
• Les rompen las ore­

jas horas después de llegar al mundo, las visten de rosa frá­

gil, les practican la cliridectomía, les dicen que cierren las 

piernas, que sean prudentes, que no anden en calzones, que 

no opinen demasiado, les repiten una y otra vez que son 

lastimosas y lloronas. Algunas fueron encerradas en gayolas 

y castigadas por haber nacido hembras, aún en este siglo es 

común la coacción para que reciten un arcaico instructivo 

de señorita. Todo esto si logran nacer, por que las cifras de 

abortos selectivos crecen cada vez más en países como Chi­

na, India y Vietnam. 

Por otro lado, las niñas continúan teniendo barreras 

para acceder a la educación, especialmente en las comuni­

dades en situación de abandono estatal y en aquellas donde 

los fundamentalismos religiosos y el machismo están más 

arraigados. En este apartado pretendo alertar e inquietar 

sobre las implicaciones de las narrativas y las prácticas so­

ciales y culturales acerca del cuerpo de las niñas, el san­

grado menstrual y la pubertad femenina en el desarrollo 

95 



Educación menstrual emancipadora 

psico-emocional. 

Nacer con Vulva 

Efectivamente, nacer con vulva implica habitar el mun­

do desde desventajas altamente cuestionables en compara­

ción con el varón. Automáticamente se les inscribe en un 

contexto de vulneración que patologiza y demoniza sus 

cuerpos, anclando la creencia individual y colectiva de in­

ferioridad. Habitar un cuerpo con biología de hembra hu­

mana incluye una vasta escuela de desprecio por sí misma, 

de inseguridad, sometimiento y sumisión, cuyo salvavidas, 

para este momento histórico, resulta ser el desenvolvernos 

desde una perfomance que se enmarca en un modelo mas­

culinizado que desprecia y anula la experiencia femenina. 

Esa escuela de desprecio opera contundentemente des­

de el mismo momento que se sabe que es "niña", los abortos 

selectivos son un ejemplo de esto. En algunas poblaciones 

del Pacífico colombiano, se tiene la creencia y la costum­

bre de amamantar en menor cantidad a las niñas, esto en 

razón de que si se alimentan demasiado o a demanda de la 

infanta (como sí se hace con los niños), ella crecería sien­

do más "calentona", es decir, con la libido elevada (según 

la medida religiosa de la decencia femenina); desde estas 

lógicas también se naturaliza que en la mesa, el plato del 

hombre sea siempre el de mayor cantidad. Sin embargo, no 

sólo pasa en América Latina; hace un par de años, algunas 

familias en Andalucía (España) denunciaron que los restau-

96 



Carolina Ramírez Vásquez 

rantes escolares servían menos comida a las niñas, cuando 

investigaron encontraron que uno de los criterios para la 

diferenciación calórica entre los dos sexos se basaba en la 

preocupación por la figura física de la niña a partir de los S 

años de edad. 

En China y Taiwán era costumbre vendar los pies de las 

niñas a partir de los 7 años con el fin de desfigurarlos -los 

llamados pies de loto-. Esta costumbre, que inicialmente se 

atribuyó a un ideal de belleza y potencial de posibilidades 

para el casamiento, fue desenmascarada hace pocos años a 

través de una investigación llevada a cabo por la antropólo­

ga Laurel Bossen2 3
, quien aseguró que la práctica se llevaba 

a cabo con el objetivo de mantener a las niñas quietas, sen­

tadas, tejiendo y produciendo. La CNN publicó una entre­

vista a la coautora de la investigación en la que asevera lo 

siguiente: 

De tal manera que la práctica de vendar los pies 

persistió porque aseguraba que las niñas jóvenes 

permanecieran sentadas y trabajaran en tareas abu­

rridas y sedentarias por muchas horas cada día, 

insistió la coautora. Una situación que -continuó­

terminó sólo cuando las telas manufacturadas y las 

importaciones extranjeras eliminaron el valor eco­

nómico del trabajo manual (Hunt, 24 de mayo de 

2017). 

Por otro lado, el planchado de senos es otra nefasta cos­

tumbre que continúa siendo practicada hasta nuestros días 

97 



Educación menstrual emancipadora 

principalmente en Camerún, pero también hay casos regis­

trados en Europa y relatos escuchados en América Latina, 

donde habitualmente se lleva a cabo la extirpación de los 

pezones en recién nacidos de ambos sexos. Esta práctica 

es llevada a cabo por madres y abuelas con la finalidad de 

evitar que sus hijas sean objeto de deseo, suponiendo que 

así no serán violadas y consiste en golpear a la púber cada 

mañana con un palo en sus pechos, poner piedras calientes 

y atar fuertemente una tela alrededor de ellos. En esta prác­

tica se otorga la responsabilidad y la culpa del abuso sexual 

al cuerpo de las niñas, más adelante volveré sobre esto. 

Recuerdo que a mis 12 años, mi papá me llevaba de va­

caciones a una finca en Santa Elena. Los fines de semana él 

salía a mercar y me dejaba sola en la casa, como me daba 

miedo que alguien llegara y abusara de mí por ser mujer, 

cogía trapos y me apretaba los pocos senos que a esa edad 

podía tener, pensando en que así tal vez me confundieran 

con un chico y no me hicieran nada. (Mujer de 39 años, co­

municación personal, Medellín, febrero de 2020) 

Por último, quiero mencionar el matrimonio infantil, una 

grave violación a todos los derechos de las niñas que, des­

de la lectura de la menstruación en clave reproductiva, se 

salvaguarda, legitima y normaliza a través del lenguaje con 

frases como: "ya puedes quedar embarazada" y "ya eres una 

mujer", dos narrativas habitualmente presentes en el evento 

menárquico. Diversas ONG mencionan que los continentes 

africano, asiático y latinoamericano son las regiones más im-

98 



Carolina Ramírez Vásquez 

plicadas; sin embargo, existen evidencias de que en Estados 

Unidos, entre los años 2000 y 2010, 248.000 niñas fueron ca­

sadas con sus violadores23
• Otro estudio menciona que entre 

2000 y 2018, han sido alrededor de 300.00024 y en la actua­

lidad sólo cuatro de cincuenta Estados han prohibido com­

pletamente el matrimonio infantil (Delawar, Nueva Jersey, 

Minnesota y Pensilvania,). La ONU ha comparado esta prác­

tica con la esclavitud dado que las niñas que son obligadas 

a casarse se ven atrapadas para el resto de sus vidas en una 

realidad que equivale a la servidumbre. La organización Un­

chained At Last que trabaja por la erradicación del matrimo­

nio infantil en Estados Unidos, ya que esta práctica legitima 

el abuso sexual: "socava las leyes sobre estupro, a menudo 

encubriendo lo que de otro modo se consideraría un delito 

sexual. Unos 60.000 matrimonios desde 2000 se produjeron 

a una edad o una diferencia de edad conyugal que debería 

haberse considerado un delito sexual". 

Es necesario mencionar que cuando una niña menstrúa 

por primera vez se le otorga el estatus de mujer sexuada 

sostenido en el mandato hegemónico y heteronormado que 

reduce la menstruación exclusivamente a la capacidad re­

productiva. Es decir, la menarca resulta un evento riesgoso 

para la niña en contextos sociales misóginos. 

23 En 2019lanzaron el documental Niñas esposas, la historia inédita 

de A&E Latinoamérica 

24 https: / jwww. unchainedatlast.org/united-states-child-marriage-

problem-study-findings-april-2021/ 

99 



Educación menstrual emancipadora 

El Inicio de la Pubertad Femenina 

Tras cumplir los siete años de edad, las niñas quedan su­

jetas a una serie de cambios físicos que inician con la caída 

de los dientes. Entre los 9 y 10 años comienzan a aparecer 

las primeras manifestaciones de la pubertad: un cambio de 

olor en el sudor, la aparición del vello púbico y axilar y, 

un poco después, la aparición del botón mamario. Para este 

momento es común que las niñas hayan ganado estatura 

y sus caderas se hayan aumentado un poco, habitualmen­

te ellas experimentan esos cambios corporales sin mayor 

información o, en ocasiones, la información no ha sido la 

adecuada dando lugar a la inseguridad, la desapropiación 

del cuerpo y el sostenimiento del tabú. 

Esto pasa porque las familias usualmente no cuentan con 

las herramientas para realizar acompañamientos asertivos, 

pues la propia experiencia de las mujeres de la familia re­

gularmente ha sido infortunada y este tema poco ha sido 

cuestionado y reflexionado desde los escenarios públicos. 

los pelaitos del barrio me están diciendo que parez­

co un niño porque me empezaron a salir vellos en 

las piernas (niña de 9 años, comunicación personal, 

Segovia, Colombia, octubre de 2019). 

En este período, las niñas son alcanzadas por los miedos de 

sus familias que generalmente se manifiestan en demandas y 

prohibiciones; sus cuerpos quedan expuestos a la mirada y cri­

terio de los otros. Un ejemplo de esto es cuando el botón ma­

mario comienza a pronunciarse y la niña participa de alguna 

100 



Carolina Ramírez Vásquez 

reunión familiar, entonces las personas adultas de inmediato 

dirigen su mirada (en algunas ocasiones censuradora) hacia 

el cuerpo de la niña, específicamente a sus pechos: "¡Ay, y ya 

usa principiantes25 "¡, "está hecha una señorita", y la mayoría 

de las veces se cierra el comentario con broche de oro (estoy 

siendo irónica): "tiene que cuidarse mucho". ¡CUIDARSE MU­

CHO!, esa es la frase más común en esta época, pero pocas 

veces se enuncia aquello de lo que se supone tendría que cui­

darse; mientras tanto el asedio callejero y acoso sexual hacen 

su aparición oficial cargando el cuerpo de la niña de culpa y 

vergüenza como resultado de una escasez de información y 

herramientas con las que hacerle frente a esta situación a la 

que nunca deberían estar expuestas ninguna niña y mujer. 

Cuando la púber vivencia el asedio sexual, generalmente 

cree que es su cuerpo el que está generando tal situación, 

pues este se está transformando y suele resultar extraño 

para ella misma, luego la mirada impertinente de sus fami­

liares, los comentarios sobre su cuerpo y la desinformación 

se convierten en una mezcla letal para la instalación de la 

culpa, la vergüenza y la creencia de que el cuerpo está mal. 

Es importante mencionar que las escuelas generalmente no 

cuentan con programas o enfoques que acompañen a las 

púber en este proceso, de hecho, resulta ser un escenario 

tan censurador como cualquier otro, reforzando estereoti­

pos y mandatos de lo "debería ser" una mujer según la so­

ciedad patriarcal. Basta con ver las formas de organización 

25 Brasier diseñado para niñas en período de pubertad. 

101 



Educación menstrual emancipadora 

de las escuelas para corroborar lo que planteo; la falda y 

el pantalón, los espacios abiertos de los chicos, los corre­

dores reducidos para las chicas confinándolas al histórico 

espacio de lo íntimo y limitado; vestigios de planteamien­

tos educativos profundamente masculinizados, patriarcales 

y machistas. No olvidemos que el Emilio,26 sigue siendo un 

referente en algunas facultades de educación. 

Y es que la imposición de la falda es un ejemplo de coer­

ción dado que limita el movimiento de las niñas, no porque 

la falda en sí sea incomoda (para algunas lo será, para otras 

no) sino porque ese elemento es usado como medida para 

el juicio de la "decencia": que si tiene la falda larga o corta, 

que si muestra o no los calzones, que cómo la lleva y cómo 

la usa, en fin, les hacen vestir una prenda que facilita la ex­

posición de la ropa interior y al mismo tiempo esa situación 

es juzgada fuertemente y pone en cuestión la honra de la 

chica, reforzando de esta manera el mandato de la seño­

rita que se sienta "bien", se ríe suave y, la mayor parte del 

tiempo, está ocupando un pequeño lugar para ser aceptada. 

Esto que planteo tiene cimientos en filosofías y pedagogías 

androcéntricas como El Emilio: 

El hombre, cuando obra bien, sólo depende de sí 

mismo y puede arrastrar el juicio del público, pero 

la mujer, cuando obra bien, sólo tiene hecha la mi­

tad de su tarea, y no le importa menos lo que de 

ella piensen que lo que efectivamente es. De ahí se 

26 Libro clásico de la pedagogía del autor Jean-Jacques Rousseau. 

102 



Carolina Ramírez Vásquez 

deduce que a este respecto el sistema de su educa­

ción debe ser contrario al nuestro (Rousseau, 1762, 

p. 146) 

Ya Enfermó la Niña 

A mí me dijeron que había enfermado, 

pero lo que me dolió fue el silencio 

(mujer de 30 años, comunicación personal, 

Medellín, 2018) 

Además de que en la época de pubertad todo apunta a re­

forzar la creencia de que el cuerpo está mal, la menarca con 

todo el atado de mitos, tabúes y desinformación concluye 

esta etapa tan relevante, imponiéndose como marca de la en­

fermedad: "Enfermó la niña", "enfermaste", fueron las frases 

que constituyeron la única explicación que recibieron miles 

de madres, abuelas y mujeres antiguas (recuerden el mito de 

la enfermedad de la Luna que mencioné en la dimensión so­

cial y cultural). Lamentablemente es una narrativa actual y 

común entre mujeres, principalmente de la ruralidad, pero 

también en las urbes es reforzada la creencia de enferme­

dad a través de los continuos mensajes (casi siempre simbó­

licos) en medios de comunicación. Seguidamente de la im­

posición del sello de enfermedad, las mujeres nombraron la 

menstruación como tal: "estoy enferma", "estoy indispuesta" 

o "estoy mala", signando y condicionando la experiencia de 

103 



Educación menstrual emancipadora 

menstruar.27 Al respecto, Kate Millet plantea: 

Múltiples pruebas señalan que el malestar que las muje­

res padecen durante el período es de tipo psicosomático, 

es decir, que su origen no es propiamente biológico, sino 

más bien cultural (. .. ). Parece, pues, acertado pensar que las 

condiciones de vida y las creencias del patriarcado deterio­

ran el concepto que la mujer tiene de su propio cuerpo has­

ta convertirlo en la carga que pasa por ser. ( 1970, p. 106) 

La idea de enfermedad sigue vigente y ha sido reciclada 

en los planteamientos sociales y económicos a través de la 

exposición de la menstruación como una crisis higiénica, 

acompañada de imágenes de cuerpos femeninos doblados 

de dolor en los que se condiciona el bienestar a un producto 

farmacéutico. Hace un par de meses estaba necesitando una 

imagen de sangrado menstrual para hacer una publicación 

en las redes sociales, cuando digité la palabra menstruación 

en el programa que acostumbro trabajar, me arrojó decenas 

de fotos de mujeres retorcidas de dolor, con bolsas de agua 

caliente en su bajo vientre y ropas completamente blancas; 

esta condición hace parte de la idea de los cuerpos impolu­

tos y de la higienización que más adelante abordaré. A esto 

se le suma que muchas niñas experimentan su menarca con 

escasa información, lo que permite que en muchas ocasio­

nes ellas crean que algo no anda bien con su salud. 

27 Es importante mencionar que efectivamente hay condiciones 

como la endometriosis y otras patologías que no se pueden agrupar como 
meramente psicosomáticas. 

104 



Carolina Ramírez Vásquez 

No en vano, en "90 acrósticos de la menstruación"28
, 400 

niñas de varios municipios de Colombia (Medellín, Reme­

dios, Segovia, Pasto, Tumaco, Tierra Bomba) relacionaron la 

menstruación principalmente con la enfermedad. Algunas 

de las palabras escritas fueron: infección, urgencia, cólicos, 

intervención médica, emergencia, mareo, náuseas, enferme­

dad, malestar, inflamación, ardor, sangre mala, dolor de cin­

tura y escalofrío. Cabe recordar que algunas de las niñas que 

participaron del ejercicio no habían tenido su menarca. 

Estaba estudiando y en el colegio con uniforme blanco, 

cuando me di cuenta también, salí por ahí a ver qué me po­

nía, por ahí yo no sé qué encontré y me puse algo, enton­

ces yo no sé, pero muy tímida y todo, y yo no le conté a 

mi mamá, ni siquiera a mis hermanas, yo pasé y ya. Con el 

tiempo ya era por ahí cogiendo trapos viejos y me escondía 

a lavarlos. Me vino cuando tenía 13 años, yo no sabía nada, 

era como un secreto. Pero como yo veía que a mis herma­

nitos les ponían pañales entonces me imaginé que así podía 

hacer. Yo pensaba que estaba enferma, que algo me había 

dado, pero seguía llegando y llegando (mujer de 68 años, 

comunicación personal, Cali, Colombia, 2017) 

La Censura y las Prohibiciones 

Como verán, la suma de todas las partes -que en este 

28 Uno de los instrumentos de recolección de información que uti-

lizo en mis talleres para identificar categorías de relacionamiento de la 

menstruación. 

105 



Educación menstrual emancipadora 

caso yo le llamaría la suma de todas las estrategias patriar­

cales- se dan en este momento de la vida: la pubertad. Si 

bien la censura en los cuerpos nacidos con vulva comienza 

desde que se sabe que será niña y entre los 4 y S años se 

inicia con el "no se toque, cochina, caca", "siéntese bien", 

"cierre las piernas", es en el período de la pubertad donde 

se despliega todo el operativo para aniquilar cualquier posi­

bilidad de libertad. 

Cuando aparecen los primeros signos de la pubertad, la 

niña se ve expuesta a una serie de censuras y prohibiciones 

que van ganando terreno a medida que el cuerpo se meta­

morfosea y comienza a ser sexualizado por la sociedad. Un 

asunto particular es que, al mismo tiempo que se le cen­

sura, se le demandan rasgos o conductas "femeninas" que 

obedecen a dicha sexualización. Finalmente, con la primera 

menstruación se oficializa el lugar de "señorita", una cate­

goría social que tiene un guión definido sobre lo que a par­

tir de ahora puede o no puede hacer la chica; en adelante su 

capacidad de fecundar marcará la performance. 

Yo recuerdo mucha prevención en mis padres, ya 

estás presta para quedar embarazada en cualquier 

momento (me dijeron), a mí me amarraron (cohi­

bieron) (mujer de 44 años, comunicación personal, 

Medellín, Colombia, 2018). 

En mi familia pesaba mucho la posibilidad de em­

barazarse, todo el tiempo tenían miedo de eso, 

"mucho cuidado" me decían y ni siquiera compren-

106 



Carolina Ramírez Vásquez 

día qué era un embarazo, mis tías lo decían mucho 

(mujer de 26 años, comunicación personal, Rio de 

Janeiro, Brasil, 2019). 

A mí cuando me vino la menstruación tenía 13 años, 

me cogío mi mamá a cantaleta una hora, me regañó 

porque había crecido sin pedirle permiso y encima 

me amenazó de que a partir de ahora: "si usted se 

va a dedicar a hacer una mujer fácil, si va a quedar 

en embarazo acá no venga a convertirnos en la ver­

güenza de la familia, se pierde y se desaparece y se 

olvida de que tiene mamá y papá", y eso no terminó 

ahí, durante un año, mes tras mes, la cantaleta, el 

sermón y la amenaza (mujer de 47 años, comunica­

ción personal, Medellín, Colombia, 2018). 

Mi hija tiene ocho años y aún no ha menstruado, 

pero desde que empezó a embarnecer le vengo di­

ciendo que mucho cuidado con quedar embaraza­

da, que hasta ahí le ayudo yo (mujer de 34 años, 

comunicación personal, Segovia, Colombia, 2020). 

107 



Educación menstrual emancipadora 

La Vergüenza 

Quiero hacer énfasis en la recurrente sensación 

de vergüenza acerca del cuerpo que experimentan 

mujeres y niñas que, sin importar el nivel educati­

vo y el estrato socioeconómico, se hace presente 

insistentemente. Con certeza, la experiencia de la 

menarca y las condiciones que la anteceden logran 

arraigar estos sentimientos. Los eufemismos de la 

menstruación, el deseo de no nombrar, el asco, la 

idea de suciedad y el pudor hacia la vulva son el re­

sultado de una educación sexual que no evoluciona 

contundentemente: "mi hermana me contó que ya 

cuando te creces, te viene eso que estás diciendo, 

entonces ella me dijo que cuando te creces, o sea 

te va cambiar un poco la vida, ya no eres así como 

eres una niña" (niña de 17 años, comunicación per­

sonal, Santiago de Atitlán, Guatemala, 2018). 

Yo recuerdo que, cuando me vino por primera vez 

el período, estaba en la quebrada lavando, sentí algo 

raro en el vientre, como un poquito de dolor, cuan­

do vi el agua roja a mi alrededor entonces me salí 

de la quebrada y me di cuenta que la sangre estaba 

saliendo de mis partes íntimas, me asusté mucho, 

creí que me iba morir, yo nunca había escuchado 

decir nada de la regla, entonces me fui a la casa y 

le dije a mi mamá: "amá, me está saliendo sangre 

108 



Carolina Ramírez Vásquez 

de abajo", y mi mamá sacó la mano y me pegó una 

palmada en la boca y me dijo: eso no se dice (mujer 

de 68 años, comunicación personal, Medellín, Co­

lombia, 2018). 

En los nueve países29 en que he realizado Educación 

Menstrual, me he encontrado repetitivamente con expre­

siones y relatos de niñas en período de pubertad y mujeres 

jóvenes y adultas que manifiestan vergüenza del cuerpo, es­

pecíficamente vergüenza de menstruar; en especial las ni­

ñas sienten mucha angustia frente a la posibilidad de man­

char sus ropas y ser objeto de burlas y violencias a manos 

de sus pares. Recuerdo que en 2017, en uno de mis talleres, 

una profesora de Mendoza (Argentina) nos contó que en 

su colegio cuando una niña manchaba de sangre menstrual 

la silla como consecuencia de la m enarca o de un sangra­

do inesperado, la silla es relegada a un rincón del aula de 

clases, nadie la limpia: ni la profesora, ni el personal del 

aseo, ni la niña; la norma implícita es arrumar la silla en la 

que nadie vuelve a sentarse, una práctica que atenta con­

tra la dignidad de la persona y que puede desembocar en 

deserción escolar y en graves consecuencias para la salud 

psico-emocional de la niña. Recordemos también que en 

2019, J ackline Chepngeno de 14 años se suicidó después 

de que su maestra la ridiculizara frente a sus compañeros 

de clase y la llamara sucia por haber menstruado su ropa, 

29 México, Guatemala, El Salvador, Ecuador, Perú, Colombia, Brasil, 

Argentina, Chile y Uruguay 

109 



Educación menstrual emancipadora 

esto ocurrió en la localidad de Bomet en Kenia; en el 2018 

una niña de 11 años en Gran Bretaña tuvo que permanecer 

en clase empapada de menstruación tras experimentar su 

menarca, porque la profesora le impidió ir al baño a cam­

biarse; en 2017 se supo de una niña de 12 años en India que 

se lanzó de un edificio después de que su profesora la aver­

gonzara, obligándola a levantarse su vestimenta y mostrar 

la mancha a sus compañeros de clase; recientemente una 

profesora del interior de Sao Paulo, en Brasil, me escribió 

para contarme que en su escuela un chico robó la toalla sa­

nitaria de una chica, seguidamente la pintó de rojo y luego 

se la pasó por el rostro a la joven humillándola frente a los 

compañeros de clase. Todos estos relatos ponen de mani­

fiesto la forma en que socialmente se exhibe la experiencia 

humana de la menstruación como un hecho vergonzante. 

El tabú menstrual es misoginia y desemboca en violencias 

como las mencionadas, constituyendo una grave violación 

a los derechos humanos de las mujeres, las niñas y las per­

sonas menstruantes. 

Cuando estaba en la escuela, ensucié la silla, se me 

pasó, estaba sentada y cuando me levanté estaba 

todo sucio de sangre, ¿qué es eso?, me pregunté y 

cambié de silla, pero cuando me senté se hizo sucia 

esa silla también, entonces ahí me di cuenta que era 

yo. Entonces llamé a mi mamá, ella me fue a bus­

car, me compró toallas sanitarias. N o tuve grandes 

explicaciones sobre eso, sólo recuerdo la suciedad 

110 



Carolina Ramírez Vásquez 

y la vergüenza en la escuela (mujer de 39 años, co­

municación personal, Rio de Janeiro, Brasil, 2019). 

Yo tuve una compañera que, un día, se le nota que 

era la primera vez y no sabía nada, se levantó y era 

toda la silla todo sangre, ¡pobre! Se puso a llorar, no 

sabía ni qué le pasaba, salió corriendo al baño y la 

señorita salió detrás, pero fue como retraumático, 

retraumático para todas, incluso (mujer de 34 años, 

comunicación personal, Buenos Aires, Argentina 

2017). 

Llegado hasta acá, es importante resaltar que las insti­

tuciones educativas no constituyen un espacio seguro que 

provea condiciones dignas para la vivencia menstrual. Es 

habitual encontrar que el personal docente no está prepa­

rado para un acompañamiento asertivo y adecuado en este 

tema, y, en ocasiones, se limitan a reproducir los prejuicios 

y tabúes aprendidos a nivel familiar o cultural. 

Profe, ¿cómo puedo decir vagina sin que suene tan 

grosero? (niña de 9 años, comunicación personal, 

Remedios, Colombia, 2020). 

La vergüenza del cuerpo no es natural ni normal, es un 

aprendizaje inducido principalmente por relatos religiosos 

y mitos fundacionales que presentan el cuerpo femenino 

como principio del pecado y origen de los excesos, esto ha 

sido transmitido eficazmente desde la educación familiar y 

escolar. Chimamanda Ngozi (2019) en su conferencia To-

111 



Educación menstrual emancipadora 

dos deberíamos ser feministas, plantea lo siguiente: Cada vez 

que le decimos a una chica que cierre las piernas y que se 

tape, le estamos enseñando a sentir vergüenza de su cuer­

po, y les hacemos sentir que, por el hecho de nacer mujeres, 

ya son culpables de algo. 

Mientras tanto, Eugenia Tarzibachi (2017) da pistas para 

entender la complejidad del tema: 

La emoción de la vergüenza tiene un lugar particu­

lar en la construcción corporal femenina dentro de 

nuestra cultura y, no simplemente como un opues­

to lineal al orgullo, sino como un profundo senti­

miento de inadecuación de sus cuerpos. (. .. ) Sandra 

Bartky (1990) destacó la emoción de la vergüen­

za como típica de las mujeres en tanto sus cuerpos 

suelen ser vividos desde esa sensación, podríamos 

decir no consciente de existir en un cuerpo defec­

tuoso (p. 72). 

La educación menstrual emancipadora debe hacer frente 

a esta situación y proveer de espacios de diálogos, cuestio­

namientos y experiencias que subviertan este tipo de narra­

tivas que perpetúan el padecimiento y enajenación de los 

cuerpos de las mujeres, la vergüenza como emoción insta­

lada en el cuerpo y la psique es tremendamente desempo­

derante y anuladora. 

11 2 



Carolina Ramírez Vásquez 

La Fractura del Cuerpo 

Eso de que las niñas maduran antes 

es un cuento chino para ejercer abuso de poder 

y colarnos trolas sobre Lolitas fatales de 13 años 

Henar Álvarez30 

El cuerpo femenino, a través de planteamientos teóricos 

discursivos de la antropología, la religión, la medicina, la fi­

losofía, la literatura, la estética, entre otras, ha sido presen­

tado bajo una condición peculiar de fractura "originaria", 

un cuerpo asignado a una especie de "anormalidad" que se 

experimenta a través de la vergüenza, la culpa, el asco y 

el desprecio hacia sí mismas, dándole un lugar a la man­

sedumbre, resultado de habitar un cuerpo roto, cosificado 

como objeto sexual en vez de persona, con una patética ne­

cesidad de aprobación constante del sujeto masculino. 

Las representaciones femeninas (pasadas o actua­

les) que prevalecen en todos los ámbitos culturales 

del patriarcado producen un efecto asolador en la 

imagen que posee de sí misma, suele verse privada 

de toda fuente social de dignidad y autorespeto. En 

numerosos patriarcados, la tradición cultural en­

carnada por el lenguaje asigna la condición humana 

únicamente al varón (Millet, 1970, p. 119). 

Como ya lo he mencionado, y evidenciado desde los aná­

lisis llevados a cabo a partir del trabajo con niñas en período 

113 



Educación menstrual emancipadora 

de pubertad, la fractura se acentúa y sitúa en el cuerpo con 

la llegada de la primera menstruación y puede prolongarse 

durante toda la vida de esa persona, llevándola a naturalizar 

la emoción de la vergüenza que atraviesa la construcción de 

los autoesquemas de la personalidad, afectando principal­

mente el autoconcepto y la autoestima. Cuando acompañaba 

mujeres adultas en procesos psicoterapéuticos, me sorpren­

dió tremendamente cómo el solo hecho de identificar el tabú 

menstrual y comenzar a resignificar y dignificar el sangrado, 

las mujeres se fortalecían en autoconfianza y comenzaban a 

implementar estrategias de autocuidado y autoconocimiento. 

Los autoesquemas hacen referencia a los sistemas de 

creencias, evaluaciones, juicios e ideales que una persona 

tiene sobre sí misma, estos sistemas influyen en su funcio­

namiento y comportamiento a lo largo de la vida. Dentro de 

los autoesquemas, encontramos el autoconcepto: lo que se 

cree y piensa sobre sí mismo, hace referencia del conoci­

miento de sí y las percepciones que se tienen sobre la pro­

pia identidad. 

Otra de las categorías identificadas mediante el ejercicio 

de los acrósticos menstruales fue la del asco y la idea de su­

ciedad, las palabras comunes fueron: suciedad, olores, asco; 

las cuales se articulan con otra categoría que es la de higie­

nización, y en ella sobresalen los productos comerciales y 

las prácticas para estar limpias. 

Es importante mencionar que todas estas ideas general­

mente son asumidas como verdades y producen emociones 

114 



Carolina Ramírez Vásquez 

y acciones concretas. Así lo verifiqué mediante el acompa­

ñamiento a mujeres adultas en la ciudad de Medellín, una de 

ellas me expresaba que cuando ella menstruó por primera 

vez, su madre le dijo: "ya enfermaste y a partir de ahora vas 

a enfermar cada mes". En esta mujer la idea de enfermedad 

se instaló como una verdad, cada vez que estaba cerca de su 

período menstrual, sentía náuseas y esto la llevaba a medi­

carse desde antes de que llegara la menstruación. 

Otra mujer relató que a ella siempre le enseñaron que la 

menstruación era un desecho sucio y repugnante, del mis­

mo modo que el caso anterior, esta creencia se instaló como 

una verdad, generando emociones y acciones. En este caso 

la mujer relata que no conseguía cambiar su toalla desecha­

ble sin sentir mareo, que respiraba profundo antes de entrar 

al baño y sostenía la respiración mientras se cambiaba y sa­

lía del baño asqueada, finalmente para reparar el asco con­

sumía una gran cantidad de productos de higiene femenina. 

Las Creencias sobre Sí Mismas 

En el período de pubertad, las niñas comienzan a sentir 

que son menos brillantes que sus pares y asocian la inte­

ligencia con el género masculino, mientras tanto los chi­

cos no dudan en asociar en cualquier edad la brillantez con 

su propio género, así lo demostró un estudio realizado por 

la revista Science. Según los investigadores, tal situación 

se relaciona con los estereotipos aprendidos en la escue­

la, yo agregaría a esto todo lo que ha configurado ser niña 

115 



Educación menstrual emancipadora 

en este mundo y que he venido cuestionando en este li­

bro. "Ya enfermó la niña", "ya se hizo señorita, no puedes 

jugar", "ya eres una mujer, no andes de brincona", "ahora 

tiene que cuidarse", "la menstruación es sucia, tiene que 

limpiarse más", "la vulva es fea y huele a pescado", "cierre 

las piernas", "compórtese como señorita", "sea femenina 

y delicada", "no se toque, no se mire, no se huela", "cuide 

su reputación, su virginidad, su apariencia física, pero no 

mucho", "sea inteligente, pero no lo suficiente", son frases 

recurrentes de mujeres que han participado en los espacios 

psicoterapéuticos grupales que he facilitado. 

Cuando la personalidad tropieza con imágenes tan deni­

grantes de sí misma la ideología, la tradición y las creencias 

sociales, resulta inevitable que sufra un grave deterioro. Te­

niendo en cuenta, además, el descrédito sutil pero constan­

te que supone cotidianamente para las mujeres sus relacio­

nes personales, las impresiones que recoge de los medios de 

información y la discriminación que padece en lo tocante a 

la conducta, al trabajo y la educación, no cabe extrañarse de 

que desarrolle ciertos rasgos de grupo característicos de los 

individuos que, en virtud de su posición minoritaria, llevan 

una vida marginada en la sociedad. (Millet, 1970, p. 119) 

Por último, cito nuevamente a Gutierre Tibón (1984), 

autor que me ha hecho navegar en profundas reflexiones 

sobre la pubertad femenina situada en pueblos originarios. 

Durante un lapso que puede medirse en centenares 

de millares de años, las mujeres, en primer lugar las 

116 



Carolina Ramírez Vásquez 

niñas, seres más sensibles por su propia naturale­

za, fueron humilladas, atormentadas, vilipendiadas, 

amenazadas pese a su perfecta inocencia, víctimas 

del pavoroso tabú de la sangre. Ignoro si los antro­

pólogos y los psicoanalistas hayan especulado so­

bre las consecuencias de esta amarga realidad pre­

histórica en las relaciones entre los sexos y en la 

formación de la psique femenina y su contraparte 

masculina: elementos que pueden tener vigencia en 

las sociedades contemporáneas y formar parte del 

inconsciente colectivo (p. 34) 

"Profe: ¿a usted no le da asco hablar de eso?", me pregun­

ta una niña de 9 años en el municipio de Remedios ( Colom­

bia), cuando estaba explicando el órgano sexual femenino. 

Es común encontrar en los relatos de las niñas y mujeres las 

creencias y manifestaciones de asco de sí mismas, asco de 

su genitalidad y todos sus fluidos. Esta convicción de sucie­

dad lleva a que las mujeres se enajenen de sus cuerpos, no 

reconozcan sus olores, no monitoreen su salud y constan­

temente estén higienizándose. Esta situación le da un lugar 

predominante a la emoción de la vergüenza que desemboca 

en la posterior dificultad para el disfrute de su derecho a la 

sexualidad libre, segura y placentera. 

117 



Educación menstrual emancipadora 

Acciones Asertivas 

La práctica de educación menstrual debe proveerse de 

herramientas y metodologías que aporten a la construcción 

y fortalecimiento del autoconcepto, la autoestima y la auto­

confianza para asegurar la experiencia corporal positiva du­

rante el período de la pubertad y generar resignificaciones 

direccionadas al desarrollo de la autonomía en mujeres y 

personas menstruantes en cualquier momento del ciclo vital. 

El trabajo de los referentes femeninos de éxito y la creación 

de ambientes seguros propicios para que las chicas dialoguen 

y expresen los sentires frente a las transformaciones de su 

cuerpo y las implicaciones sociales propias de un sistema pa­

triarcal y capitalista, se hacen fundamentales para subvertir 

el modelo de subyugación establecido y exhortar a las chicas 

a su emancipación. Es menester reconocer que las niñas y jó­

venes son portadoras de saber, dar lugar a su palabra, valorar 

sus aportes, incentivar la transformación colectiva de los vie­

jos esquemas y conceptos por unas narrativas más oportunas 

para la experiencia de la autonomía. 

Es indispensable cuestionar lo establecido y crear nuevas 

formas de leer los cuerpos que menstrúan. La menstruación y 

la autoestima van de la mano, la certeza de un cuerpo comple­

to, sano, limpio, propio, digno y merecedor genera bienestar. 

La pubertad habitualmente se ha vivido como una escuela de 

desprecio hacia sí misma, es tiempo de revertir, subvertir y 

transformar, de llegar a tiempo y hacer de este corto momen­

to de la vida la mejor escuela de autoconfianza y amor propio. 

118 







Carolina Ramírez Vásquez 

Si los hombres tuvieran el mes, la literatura 

universal estaría llena de metáforas de sangre 

Rosa Montero 

Las condiciones indignas en que las mujeres han mens­

truado me lleva a sumar esfuerzos para promover la resigni­

ficación y dignificación de la menstruación. La emoción de 

la vergüenza es la que más refieren las niñas y adolescentes 

cuando se les pregunta por la menstruación3 \ y la sociedad, a 

través del sistema patriarcal, despliega poderosas estrategias 

para sostener esta emoción porque las mujeres avergonza­

das son útiles para sostener el capitalismo, son presa fácil de 

subordinación y son extremadamente gobernables. En esta 

dimensión intentaré acercarme a los aspectos y estrategias 

biopolíticas, evidenciando las formas de control anteriores 

y actuales y la necesidad de leer la menstruación en clave de 

Derechos Humanos. La menstruación planteada como una 

circunstancia peligrosa a nivel individual y colectivo repre­

senta una de las formas de control más antiguas. Privar a las 

mujeres de asistir a los campos de cosechas, realizar la pesca 

o trabajar en las minas por temor a que todo se echara a per­

der, denota una obstaculización a la posibilidad de proveerse 

121 



Educación menstrual emancipadora 

de alimentos por sí misma (autonomía). Múltiples textos e 

investigaciones antropológicas, algunos citados aquí, presen­

tan un sinnúmero de relatos de exclusión de las mujeres en 

su período menstrual, que poco a poco comienza a exten­

derse a todo su ciclo, es decir, a su cotidianidad, pues al no 

conseguir controlar quienes estaban menstruando y quienes 

no, ampliaron los mecanismos de opresión. 

Más tarde cuando las mujeres comenzaron a incursio­

nar en el ámbito laboral, algunas empresas, justificándose 

en las supuestas nefastas consecuencias que supondría la 

menstruación, prohibieron la contratación de las mujeres 

(por lo menos en cargos diferentes a los de la limpieza); las 

cervecerías, los laboratorios de revelación de fotografía, los 

de rayos x y la minería son algunos ejemplos y una pugna 

constante por mantener a las mujeres sometidas y alejadas 

de la anhelada igualdad. 

En el caso de la iglesia, esta despoja bajo esa misma lógi­

ca a las mujeres de los lugares de poder en sus instituciones 

eclesiásticas, es así como en el primer concilio ecuménico 

realizado en Nicea (Turquía), el año 325 d.C., se prohibió la 

entrada a las Iglesias de las mujeres que estuvieran mens­

truando porque podrían mancillar los objetos sagrados 

(Iglesias, 2009). 

Menstruación y Patriarcado 

El patriarcado es la forma de organización social que se 

rige por la dominación masculina oprimiendo a los grupos 

122 



Carolina Ramírez Vásquez 

llamados minoritarios (aunque no lo sean). Con respecto a las 

mujeres, el sistema patriarcal, principalmente misógino, ha 

utilizado diversas estrategias de control y opresión en todas 

las áreas: personal, social, familiar, laboral, educativa, espiri­

tual, económica y sexual, siendo el tabú menstrual una de las 

armas más certeras y de mayor impacto en la construcción de 

la identidad de las mujeres y otras personas que menstrúan. 

El sangrado menstrual se configura como marca de ex­

clusión, como marca de una feminidad despreciable y re­

pulsiva que se instala en la psique individual y colectiva, 

resquebraja la identidad y el cuerpo social de las mujeres. El 

hecho de que después de tantos siglos el tabú menstrual se 

mantenga casi intacto es porque resulta fundamental para 

la prosperidad de un sector importante del capitalismo. La 

menstruación le sirve al sistema patriarcal en la vía de la 

reproducción, de ahí todas las narrativas heteronormativas 

que se imponen a partir del primer sangrado; también le 

sirve en la vía de la capitalización, entonces la estrategia se 

encamina en convencer acerca de lo miserables que son los 

cuerpos que menstrúan. 

El tabú menstrual es una expresión de misoginia de la 

que se desprenden inusitadas prácticas que reducen a las 

mujeres a un mero asunto biológico mutilando desde el 

cuerpo simbólico hasta el cuerpo físico. 

Modelo Biomédico 

A partir del siglo XIX, la medicina se convirtió en un 

poder que se ha asumido incuestionable hasta el presen-

123 



Educación menstrual emancipadora 

te. Al suplir la función reguladora de la iglesia, la medicina 

desarrolló una función reguladora de los cuerpos bajo los 

imperativos de la higiene, reemplazando de esta forma al 

valor de la santidad (López, 2007). El modelo biomédico, 

también llamado biologicista o hegemónico, se caracteriza 

por dividir al ser humano en dos entidades sin conexión 

entre ellas: cuerpo y mente. Le otorga un papel omnipoten­

te al personal médico, reduciendo la capacidad de decisión 

y de autogestión de la salud de la persona enferma. Es un 

modelo individual y biologicista, analiza la persona aislada 

de su contexto y se focaliza en el órgano enfermo; es tecno­

crático, es decir, coloca la salud en manos de la tecnología a 

la que le otorga un lugar de suprema importancia; es iatro­

génico, pues altera la condición del paciente y causa efectos 

colaterales; es medicalizante, ya que convierte a la persona 

dependiente del sistema y reduce su autonomía, y, por últi­

mo, es mercantilista y desigual. 

Otro aspecto importante a resaltar, es que en el modelo 

biomédico los espíritus son sustituidos por virus y bacterias, 

y la purificación por higienización; la enfermedad es causa­

da por un agente biológico, no se tiene en consideración los 

aspectos psíquicos y socioculturales. El modelo biomédico 

es impuesto como la única forma de curar, desplazando de 

esta forma los saberes populares de alquimistas, curande­

ras y sanadoras. De forma particular, el modelo biomédico 

y la ciencia en general, han hecho de la menstruación el 

baluarte en el que no sólo reposan múltiples teorías de la 

124 



Carolina Ramírez Vásquez 

inferioridad de las mujeres, sino también la materialización 

de discursos y prácticas de disciplinamiento social, la pa­

tologización de sus cuerpos y, por ende, la medicalización. 

Olivia López (2010), refiriéndose al modelo biomédico 

y el cuerpo de las mujeres, describe lo siguiente: 

El cuerpo femenino dejó de ser visto como el cuer­

po anatómico de los médicos que inspiraba su ex­

ploración para comprenderlo y atenderlo, y se con­

virtió en el lugar de materialización de discursos y 

prácticas dirigidas al ordenamiento social de los se­

xos. En esa lógica, el cuerpo debe entenderse como 

resultado del condicionamiento social, de la impo­

sición de una moral, de una ética y de una forma de 

sentir y expresar los sentimientos de una cultura y 

del grupo de poder. Las representaciones de lo que 

se denominó "cuerpo femenino" y "naturaleza fe­

menina" se convirtieron en una imposición moral, 

social y médica, sometiendo a las mujeres a cier­

tos estilos de vida que las llevó a desarrollar ciertas 

formas de expresión corporal, caracterizadas por la 

invalidez física, intelectual y moral (p. 24). 

Los estudios sobre la salud y la normalidad del ciclo 

menstrual han sido escasos, mientras tanto abundan teori­

zaciones que patologizan y estudian la anormalidad de los 

cuerpos de las mujeres. El modelo biomédico se ha esforza­

do en presentar los cuerpos de las hembras humanas como 

atrofiados, originariamente dañados y, por tanto, condena-

125 



Educación menstrual emancipadora 

dos al sufrimiento, preso de remedios y medicalizaciones, 

y entre las prescripciones de cura se encontraban el ma­

trimonio, maternidad y el apego a los deberes domésticos 

(Iglesias, 2009). Actualmente, podemos encontrar profe­

sionales de la medicina mencionando que algunas patolo­

gías se curan o mejoran después de tener un hijo. 

"Mi hermana, sufre de ovario poliquístico y el gine 

le dijo que un embarazo lo solucionaría" (mujer 

de Chiapas, comunicación personal, diciembre de 

2020). 

"A los 17 años me diagnosticaron ovarios poliquis­

ticos, y el ginecólogo dijo que con un parto eso se 

solucionaba" (mujer de Santiago de Chile, comuni­

cación personal, diciembre de 2020). 

Desde Aristóteles hasta el siglo XVII, los achaques de las 

mujeres se centraban en el sangrado menstrual y luego en el 

útero, la abundancia, escasez o ausencia total de menstrua­

ción causaban enfermedades, cuyos principales síntomas 

eran fiebre, sofocos, letargo, inapetencia, ansiedad, cefalea, 

esterilidad, tumores, irritabilidad, entre otros, mientras que 

en el útero se centró toda la falacia de la histeria. La historia 

de la medicina tiene a su pesar innumerables víctimas de 

experimentos, tratamientos e intervenciones nefastas que 

fueron desarrollados en los cuerpos de las mujeres sólo por 

su condición biológica de hembras humanas. Como mencio­

na Camacaro (2007), la construcción de estos imaginarios 

alrededor de la menstruación y del útero facilitó una prác-

126 



Carolina Ramírez Vásquez 

tica ginecológica de poder y de control sobre los cuerpos. 

En el andamiaje del discurso médico, toda la arma­

zón fue y será el sometimiento de la mujer; nuestro 

destino quedó marcado por nuestras características 

bio-físicas. Históricamente, el discurso médico se 

convirtió en el arma más poderosa para legitimar 

los prejuicios sociales y observaciones hechas de 

la naturaleza en una verdad científica. Este para­

digma, construido por hombres y atendiendo a los 

intereses del sistema patriarcal, fue ejerciendo su 

poder hegemónico, impuso su visión androcéntrica 

y se convirtió en un discurso victorioso hasta hoy. 

(p.4) 

En el tiempo que llevo acompañando procesos de educa­

ción menstrual con diversos grupos etarios, encuentro que 

en general las personas relacionan, y hacen una fuerte ana­

logía, entre la menstruación y el embarazo. Dando cuenta 

de lo que plantea Camacaro respecto a los discursos victo­

riosos, en este caso son el mandato heteronormativo y la 

maternidad hegemónica. Durante la escritura de este libro, 

indagué a través de mi cuenta personal de la red social Fa­

cebook, si alguna vez el personal de la salud les había rece­

tado un embarazo para mejorar alguna patología del útero, 

un par de horas después tenía más de 60 comentarios de 

mujeres que afirmaban que médicos y especialistas les ha­

bían recomendado quedar embarazadas para curarse de las 

patologías que las aquejaba. 

127 



Educación menstrual emancipadora 

El discurso médico, tanto en su praxis como en su doxa, 

no sólo ha validado la inferioridad de las mujeres, sino que 

ha naturalizado los roles de género, excluyendo de este 

modo a las mujeres de la vida pública (López, 2010 ): 

"Tenía como 22 años, fue cuando me diagnostica­

ron el ovario poliquístico, entonces me dijeron que 

con un embarazo me curaba" (mujer de México, co­

municación personal, diciembre de 2020 ). 

"Por la endometriosis el médico me dijo que me cu­

raría con un embarazo, tuve mi hija y seguí con la 

patología, entonces de inmediato me dijo que tenía 

que tener un segundo hijo" (mujer de Ecuador, co­

municación personal, diciembre de 2020 ). 

"El ginecólogo me dijo que el mejor remedio que 

hay para los quistes es el embarazo" (mujer de Me­

dellín, comunicación personal, diciembre 2020 ). 

"Sí, el médico me lo recomendó para el ovario poli­

quístico y una prima se embarazó porque le dijeron 

que así se le iba a quitar el VPH" (mujer de México, 

comunicación personal, diciembre de 2020 ). 

"El ginecólogo me recomendó el embarazo para la 

endometriosis. Me dijo: "tenga un hijo y no le vuel­

ve a doler"" (mujer de Medellín, comunicación per­

sonal, diciembre de 2020 ). 

"Me recomendaron embarazo por ovarios poliquís­

ticos y por un mioma uterino. En ambas ocasio-

128 



Carolina Ramírez Vásquez 

nes me dijeron que "debía aprovechar'"' (mujer de 

Perú, comunicación personal, diciembre de 2020). 

"Un médico general (para mejorar los cólicos 

menstruales). Me preguntó si quería tener hijos y 

que debía hacerlo pronto (yo tenía 30 años) y de 

paso me dijo que "un solo hijo no es suficiente pero 

dos son demasiados" (mujer de Colombia, comuni­

cación personal, diciembre de 2020). 

Sin Rastro de Sangre ... Menstrual, porque la sangre de 

la guerra, de las violencias urbanas, de la violencia de géne­

ro, de los feminicidios no incomoda tanto como la mens­

truación. Habitamos una sociedad menstruofóbica32
, que 

invisibiliza la menstruación con líquidos azules, que instala 

cajas de bolsas plásticas en los baños para que las mujeres 

pongan su repulsivo absorbente y no deje ni la más míni­

ma huella (muy común esta práctica en Brasil), que crea 

guantes rosa para que las mujeres no tengan contacto con 

su sangre cuando cambian su producto menstrual, una so­

ciedad en la que el mandato generalizado de no deje huella 

se implementa desde temprana edad y se sanciona con la 

vergüenza, una sociedad en la que el capitalismo discipli­

na constantemente exhibiendo y normativizando la imagen 

de mujeres delgadas, mayoritariamente blancas, sonrientes, 

frescas y con ropas extraordinariamente blancas, impeca-

32 Término que utilizo para referirme a las personas que les inco-

moda y no soportan ver o escuchar la palabra menstruación. 

129 



Educación menstrual emancipadora 

bies, o sea, sin pecado, y el pecado en este caso sería mens­

truar exhibiendo la mancha, indicando que no fecundó. 

El proceso que lleva a la invisibilización del sangrado 

menstrual se puede leer desde lo que Michell Foucault des­

cribió como el disciplinamiento de los cuerpos que, en esta 

cuestión particular, inicia con el silencio social y familiar; 

habitualmente a la niña en su primera infancia nadie le ha­

bla de este tema, ella no encuentra rastros de menstruación 

en el baño porque las mujeres adultas ya están disciplina­

das y han incorporado el mandato de ocultamiento de la 

sangre, la niña tampoco observa personas manchadas en la 

cotidianidad, no encuentra en las caricaturas o programas 

infantiles una referencia de esta experiencia y tampoco es 

común encontrarla en los libros de cuentos infantiles, ni en 

las muñecas comerciales. 

Ante el primer asomo de pubertad en la niña aparecen 

los mandatos generalizados "de eso no se habla", "no deje 

huella" y "envuelva bien sus toallas sanitarias"; la familia, 

la escuela y la sociedad disciplinan en el ocultamiento de 

la sangre, la publicidad de productos para higiene femenina 

impone una forma lícita de menstruar en el que la mancha 

no tiene lugar y cualquier desacato sería fuertemente cen­

surado y castigado socialmente. 

Me dijeron: que nadie se dé cuenta, todo sigue nor­

mal, haga como si no hubiera pasado nada (joven 

de 17 años, comunicación personal, Santiago de 

Atitlan, Guatemala, 2018). 

130 



Carolina Ramírez Vásquez 

Esta situación se complejiza en el ámbito educativo, pues 

las chicas están experimentando sus primeras menstruacio­

nes (que habitualmente no son regulares) y la mancha pue­

de aparecer en cualquier momento generando censura, ex­

clusión del grupo social, marca, estigma, malestar por ende 

el ausentismo o hasta la deserción escolar. Las estudiantes 

se quejan de que en los baños de los colegios no hay papel 

higiénico, las directivas de las instituciones educativas se 

quejan de que las chicas gastan mucho papel ¿y cómo no se 

va acabar rápido el papel de baño operando el ocultamiento 

de la sangre? (este tema lo vengo estudiando y desarrollan­

do actualmente). No en vano, en las encuestas que reali­

cé a estudiantes de Medellín y Remedios (Antioquia), y en 

Pasto (Nariño), las chicas que manifestaron faltar a clases 

por menstruar y expresaron repetitivamente que la razón 

de esto era el miedo a mancharse. 

Entre las responsabilidades que conlleva el paso a ser 

mujer se encuentran que sus menstruaciones no solo no 

se noten, sino que sean invisibles e inodoras, de ahí todas 

las prescripciones higiénicas (enfatizadas y recreadas en la 

publicidad existente en los medios de comunicación) . Aquí 

aparece cómo se van incorporando estas cargas con el tabú 

cultural e histórico que asocia menstruación con suciedad 

e impureza (Blázquez Rodríguez y Bolaños Gallardo, 2017, 

p. 261). 

La menstruación ha sido utilizada como un poderoso y 

productivo mecanismo de control, anteriormente se oculta-

131 



Educación menstrual emancipadora 

ba por ser un sangrado indigno que manifestaba la debili­

dad femenina, hoy en día se sostiene la categoría de indig­

no, pero se demanda superar la etiqueta de debilidad en un 

mundo en el que la productividad se hace una imprescin­

dible cualidad: no pasa nada, que nada te detenga, todo lo 

puedes. 

Higiene, mucho más que Limpieza 

El concepto de higiene es una de las más contundentes 

maniobras del colonialismo y el capitalismo. La higieniza­

ción, además de tener una historia infame, violenta y de­

gradante en América Latina y el Caribe a manos de coloni­

zadores, en los cuerpos menstruantes sostiene los tabúes 

primitivo y religioso y los mistura con una ilusión de blan­

queamiento, de purificación, de elevada moral cristiana. 

Esta práctica, que se llevó a cabo sin distinción de sexo, fue 

espantosamente racista y clasista. Por medio de la estrate­

gia higienizadora se pretendía "mejorar la raza", acabar con 

las personas negras e indígenas y fundar una nueva nación. 

Nómadas, pueblos feroces, primitivos, bárbaros-salvajes, 

son diversas denominaciones de una máquina reductora 

que desde los umbrales del siglo XIX se implantó con todo 

rigor en el territorio colombiano, y que requirió de un com­

plejo aparato estatal y privado y de la ayuda de diversos 

discursos, prácticas y estrategias de poder (. .. ). Estas estra­

tegias de poder fueron cohesionadas por la pedagogía, la 

higiene pública y la nosopolítica (González y Alegría, 2013, 

132 



Carolina Ramírez Vásquez 

p .). 

Como lo mencioné anteriormente, el concepto de higie­

ne sustituye al de santidad impuesta por el catolicismo, es 

sinónimo de impoluto, pulcritud e impecabilidad, es decir, 

que no tiene pecado ni mancha. Desde ahí emprende una 

violenta expansión hacia la nosopolítica que actualmente 

otorga poder y lugar al capitalismo sobre los cuerpos de las 

mujeres y otras personas que menstrúan. Siendo la mens­

truación el tabú más antiguo de la humanidad, por el que 

miles de mujeres han sido y son excluidas en el mundo, la 

cuestión biológica a la que se le dedican capítulos y versícu­

los en libros sagrados que invocan el estado más terrible de 

inmundicia, la protagonista de cientos de publicidades que 

refuerza el desprecio por los olores y las secreciones del 

cuerpo femenino, sería una injuria abogar por la inocencia 

en la responsabilidad de la idea social de suciedad y despre­

cio por la sangre menstrual. La higiene situada en el cuerpo 

de las mujeres pasa de ser un asunto de cuidado de la salud 

a un mandato estético que las reduce y las convierte en es­

clavas de una utópica "reparación" de la cual el capitalismo 

saca mucho provecho. 

A través de los cuestionarios que apliqué con el fin de 

indagar por las emociones que genera la menstruación en 

las niñas y jóvenes menstruantes, identifiqué que el asco 

es la principal emoción. Esto corrobora la información ob­

tenida por medio de los acrósticos menstruales llevados a 

cabo en los talleres reflexivos, en los que se reconocieron 

133 



Educación menstrual emancipadora 

las palabras asco, asqueroso y suciedad como una persisten­

te narrativa higienicissta que atraviesa la experiencia mens­

trual de las niñas y jóvenes. Es necesario, entonces, que la 

educación menstrual parta de la convicción de un cuerpo 

saludable, perfecto y limpio, promoviendo el aseo del cuer­

po como una práctica cotidiana (no exclusivamente en los 

días de menstruación), de autocuidado y de bienestar que 

deben llevar a cabo todos los seres humanos, de esta forma 

la idea de higiene, con su carga capitalista estigmatizante, 

no tiene lugar. 

Cuerpos Fracturados, Cuerpos Capitalizados 

A partir de la Primera Guerra Mundial, se reforzó la idea 

del cuerpo de las mujeres como campo de batalla. La apari­

ción en el mercado de las toallas sanitarias descartables fue 

el primer estribo para lo que más tarde se consolidó como 

la industria de productos para la higiene femenina. Las pro­

fundas raíces del tabú, las teorizaciones científicas del cuer­

po de la mujer como inferior y averiado y el aprendizaje de 

siglos de desprecio por sí mismas, favorecieron el camino 

de este sector del sistema capitalista que llega con la pro­

mesa de reparar aquella "atrofia natural", este tema ha sido 

profundizado en diversas investigaciones feministas que 

han enfocado sus estudios en el análisis de las estrategias 

publicitarias de las Femcare, una de ellas es Eugenia Tar­

zibachi (2017) que, en su libro Cosas de Mujeres, hace un 

profundo análisis de estos discursos: "la publicidad explotó 

134 



Carolina Ramírez Vásquez 

el estigma de la menstruación vigente a lo largo del siglo 

XX. Y no sólo los reforzó, lo perpetuó, sino que también lo 

veló tras producir nuevos sentidos" (p. 118) 

Desde entonces, las transnacionales de productos para la 

higiene femenina han impuesto, no sólo productos, sino for­

mas homogéneas de vivir, sentir y experimentar el cuerpo y 

las fases del ciclo menstrual ovulatorio; todo esto en función 

de la productividad esperada de las mujeres, una paradoja 

entre libertad, que se refuerza con la píldora anticonceptiva 

y la "regularidad" de los ciclos menstruales y la esclavitud 

farmacéutica y laboral. Sumado a esto está la estigmatización 

de las emociones que pueden emerger en los días de mens­

truación (y en cualquier otro momento del ciclo), los chistes 

machistas, la normalización y menosprecio del dolor asocia­

do a la menstruación, la imposibilidad de la queja y la obliga­

toriedad de seguir como si nada. El activismo y la educación 

menstrual son vías para subvertir estas dinámicas, sacar la 

menstruación del lugar íntimo nos permite cuestionar estas 

lógicas capitalistas. Les recomiendo leer el cuento Menorra­

gia33 de Yolanda Arroyo Pizarro3\ el cual es una manifesta­

ción de resistencia y un esfuerzo por poner la menstruación 

en el escenario público. A propósito de las expresiones de 

resistencia, Blánquez y Bolaños (2017) mencionan: 

Algunas mujeres proponen un cambio de actitud y 

cierta rebelión respecto a los modelos sociales que 

33 https: / j www.SOgrados.net/menorragia/. 

34 Escritora, ensayista y cuentista puertorriqueña. 

135 



Educación menstrual emancipadora 

obligan a mantener un estado físico y emocional 

plano y lineal, un ánimo "positivo" y controlado de 

manera constante, una actividad y productividad 

sin tregua ... Estos patrones propios de una sociedad 

capitalista, y profundamente enlazados con la mas­

culinidad tradicional, acaban convirtiéndose en un 

impedimento para experimentar el dolor, la triste­

za, la vulnerabilidad, el cansancio (p.258). 

Por otro lado, casi dos décadas atrás comenzaron a to­

mar fuerza discursos médicos que plantean la menstrua­

ción como un proceso innecesario y obsoleto que puede 

ser suprimido sin ningún problema; para tal fin, ofrecen 

desde métodos anticonceptivos orales, inyectables, implan­

tes subdérmicos, dispositivos intrauterinos, hasta la abla­

ción endometrial y la extirpación del útero, con la promesa 

impetuosa de reparar absolutamente la atrofia "natural", el 

cuerpo malo y descompuesto en el que nacieron. Se confi­

guran así, nuevos esfuerzos de las industrias farmacéuticas 

para tomar ventaja en este lucrativo juego escabroso donde 

las fichas son los cuerpos que menstrúan y son las trans­

nacionales de productos femeninos y las farmacéuticas 

quienes tiran el dado. Uno de los principales exponentes 

de la teoría de la menstruación como proceso obsoleto, a su 

vez creador de un método anticonceptivo que suprime la 

menstruación, fue Elsimar Coutinho35, quien afirmó, en un 

35 Fue un médico brasilero especialista en ginecología, científico y 

profesor universitario. 

136 



Carolina Ramírez Vásquez 

libro publicado por Oxford University Press, que la mens­

truación es un sangrado inútil e innecesario, causante de 

múltiples malestares y enfermedades en las mujeres. 

Coutinho sugiere que el "tratamiento" más avanzado 

desde el punto de vista médico para la menstruación sería 

su cese total en todas las mujeres en edad reproductiva (. .. ): 

"desde el punto de vista médico, la menstruación 

no tiene efectos beneficiosos para nadie, y para 

muchas mujeres es perjudicial para su salud". Se­

gún la definición de Coutinho, la menstruación es 

simplemente el signo de un proceso fallido: "cuan­

do ocurre la menstruación, significa que el sistema 

[reproductivo] falló y, en aras de la eficiencia re­

productiva, tendría que repetirse el mes siguiente, 

el mes siguiente. Y así sucesivamente hasta que co­

mience a desarrollarse un huevo fertilizado anidado 

con éxito" (. .. ). La menstruación regular, concluye 

Coutinho, es una función anticuada de nuestros 

ancestros evolutivos y ahora debería suprimirse 

en todas las mujeres en edad reproductiva ( Grady, 

2002, p.3, traducción propia). 

El planteamiento de Coutinho, bastante paternalista por 

cierto, vivifica el lugar del falogocentrismo en la ciencia y 

aporta significativamente a que el trecho, que por décadas pa­

recía favorecer exclusivamente a la industria de los productos 

para la higiene femenina, resultase el botín que la industria 

farmacéutica está aprovechando minuciosamente para tomar 

137 



Educación menstrual emancipadora 

la delantera en la capitalización de los cuerpos de las mujeres y 

las otras personas que menstrúan. Y es que los mitos y tabúes 

primitivos, sumados a los reforzados por las religiones, la falta 

de educación menstrual y sexual, la ausencia de investigacio­

nes en torno a la salud y normalidad del ciclo menstrual en 

clave de género, el falogocentrismo en las academias y las ins­

tituciones médicas, han generado las condiciones necesarias 

para que las farmacéuticas, de forma exitosa, actualicen na­

rrativas y teorías menstruales que, paradójicamente, su punto 

de partida vuelve a ser la concepción de un cuerpo atrofiado, 

enfermo y que necesita reparación. Frente al planteamiento 

de Coutinho, la científica Margie Profet objetó y cuestionó ar­

gumentando el proceso menstrual ovulatorio desde un enfo­

que de salud y no de enfermedad. Profet sostiene que: 

El útero parece estar diseñado para aumentar su 

sangrado si detecta una infección ... Por lo tanto, 

restringir artificialmente el sangrado uterino puede 

estar contraindicado, ya que interfiere con la ca­

pacidad natural del cuerpo para defenderse de los 

patógenos (. .. ) desde un punto de vista evolutivo 

necesariamente debe existir un propósito funcional 

para la menstruación regular o no hubiese sopor­

tado las mutaciones de nuestra evolución ( Grady, 

2002, p.4) 

Además, afirmó que los patógenos son transportados 

en el semen, es decir, los varones serían los responsables 

de estos y concluye planteando que el sangrado menstrual 

138 



Carolina Ramírez Vásquez 

tiene el propósito de limpiar y de proteger el útero de la 

colonización de los patógenos. Por su parte, Emily Martin, 

desde una comprensión de las narrativas 36opresoras, mani­

fiesta que los planteamientos de Coutinho obedecen a para­

digmas normativos que prevalecen en los discursos científi­

cos en los que la "norma" sigue siendo el cuerpo masculino. 

La "menstruación", en el entendimiento de Cou­

tinho, es "antinatural", es decir, "patológica", una 

"enfermedad" que el establecimiento médico debe 

esforzarse por curar. La ciencia puede estar traba­

jando rápidamente para perfeccionar el cuerpo hu­

mano, pero ciertamente no lo está moldeando a la 

imagen de la mujer (Grady, 2002, p.S). 

Sospechosamente, también hay un auge de "nuevas" pa­

tologías del órgano sexual femenino. Bayer, por ejemplo, 

promueve ampliamente un test para indagar las posibilida­

des de padecer de SUA (Sangrado Uterino Anormal), donde 

sólo tres preguntas de siete están enfocadas realmente en la 

cantidad del sangrado, las restantes, evidentemente son un 

indicador de la prevalencia del tabú menstrual, así la m a­

yoría de las respuestas dan positivo para SUA. Además, en 

el mismo sitio web se dan recomendaciones para solucio­

nar estas "patologías" que van desde anticonceptivos orales 

hasta la ablación endometrial y un conjunto de especialistas 

dispuestos a atenderte. 

Frente a los hallazgos "científicos" (que pongo entre co-

36 Antropóloga estadounidense, autora del libro Woman in the Body. 

139 



Educación menstrual emancipadora 

millas porque dudo de la justicia y objetividad que puede 

existir en investigaciones que son promovidas por indus­

trias farmacéuticas), Emily Martin plantea que se requiere 

de estudios científicos que tengan como punto de partida 

de la concepción de la menstruación como un proceso hu­

mano, cuya función no puede limitarse sólo a la capacidad 

de gestar, y afirma que "solo cuando podamos evaluar por 

primera vez el valor de los procesos regulares del cuerpo de 

las mujeres, podremos comprender plenamente su papel y 

función en la salud física y emocional de todas las mujeres" 

(Grady, 2002, p.6). 

En la actualidad asistimos a una disputa comercial entre 

la farmacéutica y la industria de productos para la "higiene" 

femenina; en una carrera contra el tiempo para imponer 

narrativas dominantes ambos contrincantes desarrollan es­

trategias de control que suelen pasar desapercibidas o in­

terpretados como gestos de transformación del tabú mens­

trual para beneficio de las mujeres. 

A continuación hago un paralelo entre los discursos y las 

estrategias que he identificado en ambos protagonistas de 

la disputa. 

140 



Carolina Ramírez Vásquez 

Tabla 1 Discursos y estrategias de las farmacéuticas y las 

industrias de higiene femenina 

Utilizan el discurso 

de empoderamiento 

femenino. 

Hablan de normalización 

de la menstruación, 

aunque sus acciones 

son tan superficiales 

como su discurso de 

empoderamiento. 

Utilizan el discurso 

biomédico para plantear lo 

normal y lo anormal, y así 

legitimarse desde el poder. 

Plantean la menstruación 

como enfermedad, un 

proceso no necesano o 

como una desventaja que 

puede ser "reparada" por 

medio de la medicalización 

y las intervenciones 

quirúrgicas. 

Prometen la reparación del Prometen bienestar por 

cuerpo mediante prácticas 

de higienización. 

Promocionan el término 

pobreza menstrual, 

asegurando que el 

problema del tabú 

menstrual se resuelve con 

insumas como los que 

ellos distribuyen. 

medio de la medicalización. 

Promocionan productos 

farmacéuticos bajo el rótulo 

"modernos" que eliminan 

o disminuyen el sangrado 

menstrual. 

141 



Educación menstrual emancipadora 

Refuerzan el mandato de Patologizan la menstruación 

ocultamiento de la mancha y la ciclicidad. - Ofrecen 

y ofrecen productos para regularización. 

ello 

Se apropian de los Se sostienen en los discursos 

discursos del feminismo y de la ciencia patriarcal. 

la educación menstrual. 

Se apoyan (y apoyan) Se apoyan en el personal 

en políticas públicas médico especializado. 

de acceso a productos 

menstruales. 

Patrocinan jornadas por la Patrocinan investigaciones, 

eliminación de la pobreza campañas, congresos 

menstrual. médicos. 

Proporcionan acciones Proporcionan métodos 

educativas en el escenario anticonceptivos que reducen 

escolar enfocadas en la ovulación y, por ende, 

la promoción de sus la menstruación en niñas a 

productos menstruales. partir de los 10 años. 

Nota. Elaboración propia. 

Aunque muchas de las estrategias suelen ser seductoras 

y dejan un sabor de cambio, en el fondo no subvierten las 

narrativas dominantes, por el contrario pareciera que son 

142 



Carolina Ramírez Vásquez 

estas las que vivifican su existencia y legitima "la verdad" 

que se precisa en los cuerpos menstruantes. El control del 

útero, la invisibilización de la vulva, la sobrevaloración de 

la vagina y la capitalización del ciclo menstrual fueron y 

siguen siendo estrategias de control y opresión del sistema 

patriarcal, ante esto la educación menstrual se posiciona 

como una alternativa de resistencia y emancipación desde 

los territorios. 

La Salud Menstrual, un Derecho Emergente 

Las reivindicaciones legítimas de la sociedad, en este 

caso de las activistas menstruales presentes en todo el mun­

do, han llevado a la formulación de nuevos o renovados De­

rechos Humanos, la salud menstrual es uno de estos. Hablar 

de salud menstrual implica reconocer que la menstruación 

es mucho más que un indicador de fertilidad y que no puede 

reducirse a la ausencia de enfermedad. La salud menstrual 

tiene que abarcar diversos aspectos que incluyen la aten­

ción en salud, el acceso a productos seguros, confiables y 

sostenibles para la gestión de la menstruación, condiciones 

estructurales que sean favorables para la experiencia mens­

trual digna de niñas, mujeres y personas menstruantes y un 

sólido componente educativo que permita transformar las 

narrativas construidas y sostenidas históricamente alrede­

dor de la menstruación. 

A causa del tabú y los estigmas menstruales se ven vul­

nerados derechos fundamentales tales como: 

143 



Educación menstrual emancipadora 

-El derecho a la educación. Por situaciones como el mie­

do a mancharse, malestares físicos, la falta de acceso a pro­

ductos para la gestión menstrual y de condiciones dignas 

en los servicios sanitarios y saneamiento básico cientos de 

niñas en América Latina y el mundo faltan a clases cuando 

están menstruando. La menstruación es causa de ausentis­

mo escolar y afecta principalmente a las niñas y jóvenes 

con pocos recursos económicos pero no exclusivamente. El 

tabú menstrual se hace presente en la sociedad en general 

sin discriminar el estrato socioeconómico. 

-El derecho a la dignidad humana. Diariamente niñas, 

mujeres y personas menstruantes son aisladas, avergonza­

das, excluidas y humilladas por menstruar. Las violencias 

ejercidas y justificadas desde discursos esencialistas y fun­

damentalistas representan una vulneración del derecho a 

la dignidad humana. En 2018, una niña de 11 años en Gran 

Bretaña tuvo que permanecer en clase empapada de mens­

truación tras experimentar su menarca, porque la profesora 

le impidió ir al baño a cambiarse.37 En 2020, las estudiantes 

universitarias del Instituto Shree Sahajanand Girls fueron 

obligadas a desnudarse para comprobar si estaban mens­

truando38, dado que está prohibido para ellas habitar luga­

res comunes en sus días de sangrado. Asimismo, algunos 

ritos de pasaje llevados a cabo por comunidades indígenas 

37 https: / jwww.antena3. comj noticias/ mundo/ obligan -ni-

na -anos-permanecer -clase-pese-estar-manchada-prim 

201809295bafabe40cf2a0de52590a52.html. 

38 https: / jwww. bbc.com/ mundo/ noticias-5154497 4. 

era-regla_ 

144 



Carolina Ramírez Vásquez 

para celebrar la menarca constituyen una vulneración del 

derecho a la dignidad humana al practicar el encerramiento 

y aislamiento, la cliridectomía, entre otros. 

-El derecho al trabajo. Por razones asociadas a la mens­

truación también se ve vulnerado el derecho al trabajo. Re­

cientemente se conoció que en la India, en los últimos años 

más de 4.50039 mujeres jóvenes se han sometido a proce­

dimientos quirúrgicos para extirpar el útero con el fin de 

poder ser empleadas como recolectoras de caña de azúcar. 

También las mujeres con endometriosis en América Latina 

y España han denunciado despidos y marginación laboral 

por causa de la "enfermedad", incluso se han conocido ca­

sos de despidos por manchar el uniforme de menstruación, 

correspondiendo a la vulneración grave de los derechos 

fundamentales. 

-El derecho a la salud y el bienestar. La ausencia de 

la menstruación en la escena pública lleva a que muchas 

mujeres no hablen de su salud menstrual convirtiendo ese 

silencio en cómplice de los sistemas de salud precarios y 

misóginos presentes en América Latina. La salud menstrual 

es un tema reciente y requiere que sea abordado desde una 

mirada territorial y decolonial, para que todas las mujeres 

puedan disfrutar de la garantía de este derecho. 

145 





Carolina Ramírez Vásquez 

El territorio cuerpo (. .. ) un territorio con memoria cor­

poral y memoria histórica, por lo tanto el primer lugar de 

enunciación, el lugar para ser sanado, emancipado, libera­

do, el lugar para recuperar y reivindicar la alegría 

Feminismos desde Abya Yala 

Habiendo recorrido las cuatro dimensiones anteriores, 

considero oportuno finalizar con la dimensión espiritual. 

Entendiendo la espiritualidad como la capacidad de reco­

gerse en sí misma, de mirar hacia adentro y abrazarse con 

todo, de encontrarse con aquello que le da sentido a la vida 

y reconocerse como individuo colectivo capaz de apilar 

fuerza, indignación y ternura. Todo aquello que parecie­

ra atrofiarse precisamente cuando el tabú menstrual y sus 

narrativas opresoras impactan la identidad de las personas 

que menstrúan. 

La falta de elementos simbólicos legitimados que permi­

tan a las mujeres identificarse con lo inmenso, lo sagrado, 

la completud, el todo en sí misma, dificulta que ellas se re­

conozcan y enuncien como mujeres suficientes. En esto las 

religiones patriarcales han tenido una responsabilidad muy 

grande, además de excluirlas de los lugares de poder en su 

147 



Educación menstrual emancipadora 

modelo de organización. Sustentándose principalmente en 

la supuesta condición de impureza, deslegitimaron y usur­

paron el lugar de las Diosas imponiendo una sola posibili­

dad de divinidad, un Dios masculino y heteropatriarcal. Al 

respecto, Kate Millet (2017) menciona que al parecer esta 

situación se consolidó gracias a que sociedades arcaicas me­

nospreciaron el papel relevante de la mujer en la procrea­

ción y le atribuyeron esa capacidad sólo al falo: 

La religión patriarcal consolidó esta situación crean­

do uno o varios dioses masculinos, desterrando o 

desacreditando a las diosas y construyendo una teo­

logía cuyos postulados básicos reforzaban la supre­

macía del varón y tenían por misión esencial mante­

ner y justificar la estructura patriarcal (p. 75). 

En el quehacer de educadora menstrual, he encontrado 

decenas de preguntas y comentarios de niñas y mujeres que 

refieren vergüenza, pudor y profundo asco de su genitali­

dad y sus secreciones vaginales. Mujeres adultas que creen 

que la menstruación es un castigo por la "desobediencia" 

de Eva, mujeres que consideran la menstruación como la 

peor experiencia de sus vidas, pero al mismo tiempo asu­

men que dicha experiencia, se la merecían. Mujeres que no 

consiguen reconocerse más que en el padecimiento, muje­

res rotas y fracturadas. Niñas desinformadas y angustiadas 

ante la expresión de su pubertad, niñas ansiosas de una pa­

labra diferente acerca de sus cuerpos, niñas que abren los 

ojos y se les escapa una tenue sonrisa cuando en un salón 

148 



Carolina Ramírez Vásquez 

de clase con voz fuerte menciono que la sangre menstrual 

no es mala, que los pelos son normales, que el cuerpo de la 

pubertad está bien. 

La educación menstrual debe estar intencionada en la 

transformación de las narrativas construidas alrededor del 

sangrado, debe cuestionar los relatos y creencias que han 

contribuido al posicionamiento de las mujeres como seres 

inferiores, como ciudadanas de segunda, como de menor 

categoría. Y es justamente acá cuando el planteamiento de 

la recuperación de la imagen individual y colectiva de las 

mujeres y el reconocimiento del estatus social de ellas tie­

ne un papel fundamental en aras de la autonomía (y de 

saldar una deuda ancestral). Nancy Fraser (2012) mencio­

na que: 

Al parecer, lo que requiere reconocimiento es la 

identidad femenina. Se supone que la falta de re­

conocimiento daña a la autoestima de las mujeres y 

distorsiona la imagen que éstas tienen de sí mismas. 

Para corregir estos perjuicios es necesario aceptar 

una política feminista del reconocimiento. Esta po­

lítica implica impugnar las imágenes androcéntri­

cas degradantes de la feminidad con el fin de repa­

rar los daños ocasionados al sujeto femenino. Para 

ello, las mujeres deben sustituir los modelos o este­

reotipos degradantes por representaciones nuevas 

elaboradas por ellas mismas. Más aún, habiendo re­

modelado su identidad colectiva, las nuevas repre-

149 



Educación menstrual emancipadora 

sentaciones deben defenderse públicamente para 

lograr el respeto y la estima social (p.279). 

Menstruación y Espiritualidad 

Me atrevo a poner algunas reflexiones en cuanto a esta 

diada aun sabiendo el riesgo que corro de caer en discursos 

comunes; sin embargo, creo que es importante mencionar 

que resignificar la menstruación puede ser una experiencia 

tremendamente espiritual (al mismo tiempo que política). 

A mi modo de ver, esta conexión se da en la medida en que 

la niña, mujer o persona menstruante consigue valorar de 

manera positiva su cuerpo, su genitalidad, sus secreciones 

y las expresiones de su sexualidad. La menstruación es un 

signo que refleja y contiene una serie de violencias siste­

máticas, exclusiones, mutilaciones, vergüenzas, violaciones 

y más. Las representaciones sociales construidas alrededor 

de la menstruación han signado el cuerpo con dolor y ma­

lestar; en la medida que transformamos las narrativas opre­

soras conseguimos generar otros significantes y construir 

nuevos signos. 

El ciclo menstrual ovulatorio es una fuente poderosa de 

autoconocimiento. Las metáforas del ciclo lunar y el ciclo 

de la tierra son un puente para reconocer la humanidad cí­

clica que habitan los cuerpos que ovulan, una realidad psí­

quica que el mundo patriarcal ha intentado utilizar como 

estrategia de subordinación bajo la categoría "naturaleza 

femenina", mientras que el mundo capitalista intenta "regu-

150 



Carolina Ramírez Vásquez 

lar" los cuerpos cíclicos para evitar que salga a la superficie 

lo impredecible característico de todo aquello que se trans­

forma y no hace parte del endurecido mundo falogocéntri­

co, de esta forma se consigue que las mujeres desprecien lo 

que son y pretendan encajar en modelos patriarcales que se 

metamorfosean de acuerdo a las coordenadas de la historia 

y a menester del capitalismo. La analista junguiana Esther 

Harding (1987) menciona que despreciar la condición cícli­

ca hace que se pierda contacto consigo misma y se funcione 

a través de las cualidades masculinas del animus40
, pudién­

dose interpretar como una forma de dominación masculina. 

Por su parte, la antroposofía propone una forma de en­

tender los cuerpos cíclicos a través de lo que ocurre a nivel 

biológico y los cuatro cuerpos (físico, etérico, astral y el Yo), 

desde los cuales este camino de estudio, basado en los plan­

teamientos de Rudolf Stainer41 comprende el ser humano. La 

medicina antroposófica define el ciclo menstrual como: 

El resultado de la interacción dinámica, entre la or­

ganización del yo, el cuerpo astral y el cuerpo eté­

rico, que regulan armónicamente los procesos de 

anabolismo y catabolismo que suceden durante el 

ciclo. En el ciclo menstrual y la menstruación está 

implicada toda la organización o formación del ser 

humano (Cuevas, 2015, p. 19) 

40 Término usado por Carl Jung para indicar la parte masculina en 

la mujer. 

41 Filósofo austriaco fundador de la antroposofía. 

151 



Educación menstrual emancipadora 

Manuela Cuevas, es médica antroposófica y especialista 

en ginecología preventiva, y en su texto Mujer Lunar, Mu­

jer Solar, reconoce las posibilidades de autoconocimiento y 

consciencia de sí que ofrece el estudio y monitoreo riguro­

so del ciclo menstrual ovulatorio. 

Tomar conciencia de nuestro ciclo y de los movi­

mientos energéticos inherentes a él nos ayudan a 

percibir el nivel de la vida más allá de lo visible. Y 

es una guía en los procesos de autoconocimiento y 

transformación de la mujer (p. 27). 

Actualmente, abunda información acerca de los aspec­

tos espirituales del ciclo menstrual; sin embargo, no todo lo 

que encontramos aporta al ejercicio del reconocimiento de 

las ciclicidades plurales y contrahegemónicas, por el con­

trario, algunos textos plantean un único modelo de expe­

riencia cíclica reduciendo los cuerpos menstruantes a una 

receta establecida que anula las subjetividades. 

Lorena Cabanal, feminista comunitaria Maya Xinca de 

Guatemala, pone reflexiones importantes respecto al ejer­

cicio de la autonomía, la autogestión de la salud y la ciclici­

dad, plantea lo que desde la Red de Sanadoras Ancestrales 

han denominado el camino de sanación cósmico político 

que comprende la femealogía42 de las ancestras, la sanación 

a través de los ciclos lunares y las plantas, el reconocimien­

to del estado del cuerpo y la identificación del miedo, la 

culpa y las vergüenzas con el propósito de sanarlas y recu-

42 Término propuesto por la Tzkat-Red de Sanadoras Ancestrales de 

Guatemala para referirse a las prácticas y saberes propias de las ancestras. 

152 



Carolina Ramírez Vásquez 

perar la alegría y la vitalidad de los cuerpos. 

Efectivamente, la exploración, observación y resignifica­

ción del ciclo con cada una de las fases y las disposiciones 

anímicas que conllevan, ofrece la posibilidad de reconocer­

nos y fortalecer la confianza en sí mismas. Conocer da po­

der, conocernos nos hace dueñas y soberanas del territorio 

cuerpo que habitamos. 

Acciones Asertivas 

Un aspecto que considero sumamente importante en esta 

dimensión es trabajar el reconocimiento de un nuevo estatus 

de la menstruación, el estatus político y humano, en la medi­

da en que la sociedad reconoce el sangrado menstrual como 

una experiencia humana se liberan los estigmas y las expe­

riencias menstruales comenzarán a ser realmente dignas. En 

un ejercicio de adaptación de la propuesta de Fraser (2012), 

insto a llevar a cabo un trabajo en dos vías: la primera enfoca­

da en el trabajo individual que permite identificar y empren­

der acciones para cuestionar lo aprendido, construir nuevas 

narrativas y hacer resignificaciones como un ejercicio para 

recuperar la autonomía. La segunda direccionada hacia la 

transformación colectiva, cuestionando las narrativas mens­

truales y las representaciones sociales que han sostenido las 

formas de dominación y subyugación legitimándonos en la 

enunciación de nuestros propios relatos partiendo de que el 

lenguaje es un medio para construir sentidos y significados, 

para anticipar la realidad que queremos. 

153 



Educación menstrual emancipadora 

Manifiesto por la Educación Menstrual 

La dignidad menstrual es la deuda más antigua que se tie­

ne con las mujeres, las niñas y otras identidades que mens­

trúan. Es la pieza que andaba pérdida para el rompecabezas 

de la emancipación y la autonomía. La educación menstrual 

emancipadora es una respuesta contundente a la misoginia 

expresada durante siglos mediante el tabú menstrual. 

El estudio aquí realizado me lleva a concluir que: 

l. Los tabúes y estigmas persisten y prevalecen en la ac­

tualidad, generando descontento de los cuerpos, subordina­

ción y enajenación. Son reforzados a nivel familiar, escolar, 

social, religioso y a través de los medios de comunicación. 

2. La menstruación continúa siendo leída como un atri­

buto de la capacidad reproductiva, que se complejiza cuan­

do la persona que menstrua es una niña expuesta a la sexua­

lización de una sociedad que, ante el evento menárquico, se 

queda aturdida y no consigue más que decir: "ya eres una 

mujer", "ya puedes quedar embarazada". Estas considera­

ciones ponen en situación de riesgo a las niñas, encubre el 

abuso y la pedofilia. 

3. El neoliberalismo está sacando provecho del sensacio­

nalismo menstrual al que se asistimos en la actualidad. Un 

desborde de intenciones que difícilmente puede generar 

transformaciones certeras porque apuntan a lo superficial 

y no a la raíz de las políticas desiguales y empobrecedoras. 

Un ejemplo de ellos son los programas que trabajan por la 

erradicación de la pobreza menstrual desde posturas colo-

154 



Carolina Ramírez Vásquez 

nialistas y clasistas, subestimando las formas tradicionales 

en que las mujeres de los territorios han autogestionado la 

menstruación e imponiendo una "tecnología" menstrual; es 

decir, una forma de menstruar legítima. Con esto no estoy 

diciendo que el acceso a insumas menstruales no sea im­

portante y necesario, por supuesto que lo es, lo que quiero 

plantear es que la mancha en sí no es el problema, sino lo 

que genera en la sociedad. 

4. Dos causas importantes y principales del ausentismo 

escolar son el miedo a mancharse y el malestar físico. Ha­

bitualmente, escuchamos mencionar que la falta de acceso 

a productos para gestionar la menstruación es LA CAUSA 

de este problema; sin embargo, los estudios aquí realizados 

demuestran que existen otras causas igual de importantes y 

que la principal herramienta para hacer frente es la educa­

ción menstrual emancipadora. 

5. Las instituciones educativas deben implementar es­

trategias de mejoramiento de infraestructura de los baños, 

disponer de insumas necesarios para el cuidado menstrual, 

llevar a cabo sensibilizaciones y capacitaciones con el per­

sonal docente, implementar educación menstrual emanci­

padora de forma transversal en el currículo, desenvolver 

estrategias para garantizar la dignidad menstrual y evitar la 

deserción y el ausentismo escolar de niñas jóvenes. 

6. La menstruación requiere un estatus político que per­

mita la discusión argumentada en la que se reconozca la 

historicidad del tabú y se cuestionen las formas de control 

155 



Educación menstrual emancipadora 

y opresión que han limitado la vida de mujeres, niñas y per­

sonas menstruantes. El histórico silencio de las ciencias so­

ciales y en especial de la psicología frente a lo que implican 

las narrativas menstruales hegemónicas en la construcción 

de la identidad es infame, la mitad de la población mens­

trua. Así entonces, urgen estudios que indaguen por las im­

plicaciones y las consecuencias a nivel psicoemocional del 

tabú menstrual. 

156 



Carolina Ramírez Vásquez 

Referencias Bibliográficas 

Aranguren, C.; Pessolano, S.; Rodriguez Urroz, L. Y Porta, 

J. (2016). La Cartografía Social es una herramienta que se 

usa para producir una obra colectiva acerca del territorio 

donde vivimos. Instituto Nacional de Tecnología Agro­

pecuaria. Recuperado de https:/ /inta.gob.ar /noticias/ 

la-cartografia-social-es-una-herramienta-que-se-usa-pa­

ra -producir-una -obra -colectiva -acerca -del-terri to­

rio-donde-vivimos. 

Blázquez Rodríguez, M. y Bolaños Gallardo, E. (2017). 

Aportes a una antropología feminista de la salud: el estu­

dio del ciclo menstrual. Salud Colectiva,13(2), 253-265. 

10.18294/sc.2017.1204. 

Briden, L. (2015). Cómo mejorar tu ciclo menstrual. Green­

peak Publishing. 

Camacaro Gómez, D. J. (2007). Cuerpo de Mujer: ter­

ritorio delimitado por el discurso médico. Comu­

nidad y Salud, 5(1), 32-37. Recuperado de http:/ / 

ve.scielo.orgjscielo.php?script=sci_arttex­

t&pid=S1690-32932007000100005&lng=es&tlng=es. 

Castellanos, S. (2009). Diosas, brujas y vampiresas. Norma S.A. 

Chirix, E. (2010 ). Los deseos de nuestro cuerpo. Ediciones 

del Pensativo. 

157 



Educación menstrual emancipadora 

Costa, B. (17 de noviembre de 2018).Una croqueta menos 

para las niñas en comedores externalizados de Anda­

lucía. Recuperado de https:/ jwww.elsaltodiario.com/ 

educacion-publica/ croqueta-menos-para-ninas-come­

dores-escolares-externalizados-andalucia. 

Cuevas, M. (2015). Mujer Lunar, Mujer Solar. Dr. Manuela 

Cuevas. 

Dariot, C. ( ). Una breve y más fácil introducción al juicio as­

trológico de las estrellas. 

Estrada Estrada, B. L. (7 de octubre de 2017). Tabúes reli­

giosos en torno a la menstruación. El Espectador. Recu­

perado de https://blogs.elespectador.comf culturaf el-hi­

lo-de-ariadna,! tabues-religiosos-torno la-menstruacion. 

Foucault, M.P. (2008). Vigilar y castigar: nacimiento de la 

prisión. Siglo XXI Editores. 

Flores, V. (2015). Poéticas de las pedagogías del Sur. Ed­

ucación, emancipación e igualdad. XX Congreso Ped­

agógico UTE. Recuperado de https:/ / educacionute.org/ 

wp-e o n ten t /u p loads /2 O 16/ O 5/ Afectos-pe dag o gias-in­

fancias-heteronormatividad-PONENCIA -2. pdf. 

Fraser, N. (2012). La política feminista en la era del recon­

ocimiento: un enfoque bidimensional de la justicia de 

género. BIBLID 19(2), pp. 267-286. 

Frazer, J. ().La rama dorada. Fondo de Cultura Económica. 

Freud, S. (1950). Tres ensayos sobre teoría sexual. 

González, W. y Alegría, J. C. (2013). Título del artículo. 

Praxis Filosófica Nueva Serie, 36, 163-201. Universidad 

del Valle. 

158 



Carolina Ramírez Vásquez 

Grady, K. (2002). Is Menstruation Obsolete? Thirdspace: A 

Journal of Feminist Theory & Culture, 2(1), pp. 

Guba, E. y Lincoln. Y. (2002). Paradigmas en competencia en 

la investigación cualitativa. Compilación de Denman. C, y 

Haro. J, Por los rincones, Antología de métodos cualitativos 

en la investigación social, pp. 113-145). Colegio de Sonora. 

Gutiérrez, G. (2003). El taller reflexivo. Universidad Ponti­

ficia Bolivariana. 

Harding, E. (1987). Los misterios de la mujer. Obelisco. 

Hunt, K. (24 de mayo de 2017). La verdadera razón por 

la que las mujeres chinas vendaban sus pies ... y no, no fue 

por sexo. CNN. Recuperado de https:/ / cnnespanol.cnn. 

com/2017 /05/24/la-verdadera-razon-por-la-que-las-mu­

jeres-chinas-vendaban-sus-pies-y-no-no-fue-por-sexo/ 

Iglesias, J. L. (2009). La menstruación: un asunto sobre la 

Luna, venenos y lores. Revista Medicina Universitaria, 

11( 45), 279-287. 

Ivern, A. (2021). Hacia una narrativa emancipadora desde 

el cuerpo. Recuperado de https:/ jwww.revistamovimien­

to .com/ ed ucacion/hacia -una -narrativa-emancipador 

a -desde-el-cuerpo/. 

Plan Internacional (2021). Las cifras del matrimonio infan­

til en el mundo. Recuperado de https:/ /plan-international. 

es/las-cifras-del-matrimonio-infantil-en-el-mundo. 

López Sánchez, O. (2007). De la costilla de Adán al útero de 

Eva: el cuerpo femenino en el imaginario médico y social del 

siglo XIX. Casa Editorial Garnier Hermanos. 

159 



Educación menstrual emancipadora 

Magaña, E. (6 de mayo de 1988). Conferencia Laboratorio 

de Antropología Social, Seminario Americanista, pp. 363-

382. Recuperado de http:/ /revistas.pucp.edu.pe/index. 
php/anthropologicajarticle/download/10300/10744 

Marín Úsuga, A. y Restrepo Mesa, S. (2016). La influencia 

de factores psicológicos como autoestima, autoconcepto 
y autoeficacia en el rendimiento académico en adoles­
centes. Revista Electrónica Psyconex, Psicología, Psicoaná­

lisis Y Conexiones, 8(13). 
Millet, K. (1970). Política sexual. Doubleday. 
Ngozi, C. (2019). Todos deberíamos ser feministas. 

Pastor, D. (2020). Introducción a la anatomía y fisiología de 

las féminas género diverses. Figshare. 
Princesas Menstruantes (2019). Las niñas necesitan referen­

tes. Si, necesitan referentes. Recuperado de https:/ jwww. 
princesasmenstruantes.comjlas-ninas-necesitan-refe­
rentes-si-necesitan-referentes /. 

Rousseau, J. J. (1762). Emilio, o de la educación. 

Sanyal, M. (2009 ). Vulva: la revelación del sexo invsible. Ana­

grama. 
Tarzibachi, E. (2017). Cosas de mujeres. Menstruación, géne­

ro y poder. Sudamericana. 
Tibón, G. (1984). Los ritos mágicos y trágicos de la pubertad 

femenina. Editorial Diana. 
Vega, A. (1999). Variantes del mito del origen de la mens­

truación (a 1335) en pueblos indígenas sudamericanos. 
Filología y Lingüística, XXV (Extraordinario), pp. 73-88. 

Zapata J. (2006). Título. Revista de la Facultad de Trabajo 

Social UPB, 22(22), pp. 

160 



Carolina Ramírez Vásquez 

ÍNDICE 

5 Presentación 

11 Introducción 

14 Horizonte Teórico Conceptual. 

Educación Emancipadora 

15 Narrativas Emancipadoras 

18 El Poder y el Disciplinamiento de los Cuerpos 

21 Metodología 

23 La Metodología 

25 Cartografía Social 

26 El método Mosaic Approach 

27 La Educación Menstrual Emancipadora 

30 Primer Sangrado: 

Dimensión Histórica y Cultural 

35 Prácticas de Seclusión 

46 El Miedo a lo Desconocido 

50 La Menstruación como un Mal 

53 El Patriarcado Ancestral 

59 Acciones Asertivas 

161 



Educación menstrual emancipadora 

60 Segundo Sangrado. Dimensión Biológica 

64 El Cuerpo Femenino como Cuerpo Atrofiado 

69 Menstruación desde la Ciencia 

7 6 Sistema u órgano Sexual 

78 Útero 

82 El Ciclo Menstrual Ovulatorio 

84 La Vulva y el Clítoris 

92 Acciones Asertivas 

94 Tercer Sangrado. Dimensión Psico-Emocional 

96 Nacer con Vulva 

100 El Inicio de la Pubertad Femenina 

103 Ya Enfermó la Niña 

105 La Censura y las Prohibiciones 

108 La Vergüenza 

113 La Fractura del Cuerpo 

115 Las Creencias sobre Sí Mismas 

118 Acciones Asertivas 

120 Cuarto Sangrado. Dimensión Política 

122 Menstruación y Patriarcado 

123 El Modelo Biomédico 

132 Higiene, mucho más que Limpieza 

134 Cuerpos Fracturados, Cuerpos Capitalizados 

143 La Salud Menstrual, un Derecho Emergente 

162 



146 Quinto Sangrado. Dimensión Espiritual 

150 Menstruación y Espiritualidad 

153 Acciones Asertivas 

154 Manifiesto por la Educación Menstrual 

15 7 Referencias Bibliográficas 



Este libro se termina de 
imprimir en la ciudad de 
Medellín en julio de 2022. 






