Menstrual

. .

Una via para interpelar la misoginia
expresada en el tabu menstrual




CIUDAD LECTORA
A

#MedellinCiudadLectora

El Plan Ciudadano de Lectura, Escritura y Oralidad
tiene un nombre:
En Medellin tenemos la palabra
Nos llega con un espiritu:
Encontrar en las palabras muchas
maneras de vivir mejor
Y nos trae un mensaje:

Las palabras funcionan.



Educacion Menstrual Emancipadora
Primera edicion: julio — 2022

© Carolina Ramirez Visquez

© Alcaldia de Medellin — Secretaria de las Mujeres
ISBN: 978-958-49-5486-2

Correctora: Natalia Jaramillo

Disefiadora: Madaly Lopez

Caratula: Maria Fernanda Gonzalez

Coordinacion editorial: Alejandro Herran
Fallidoseditores.com

El presente libro se publica gracias al apoyo de la
Secretaria de las Mujeres de la Alcaldia de Medellin

Editado en Medellin, Colombia, Suramérica

Queda rigurosamente prohibida, sin la autorizacion escrita de los
titulares del copyright, bajo las sanciones establecidas en las leyes,
la reproduccion total o parcial de esta obra por cualquier medio o
procedimiento.



Educacion Menstrual Emancipadora

Una via para interpelar la misoginia
expresada en el tabu menstrual

Carolina Ramirez Vasquez

clo|L|E|c]c|I|O6|N

Estimulos-a-la<-creacion



Daniel Quintero Calle
Alcalde de Medellin

Angélica Maria Ortiz Maya
Secretaria de despacho
Secretaria de las Mujeres

Lida Maria Castano Londono
Subsecretaria de Transversalizacion
Secretaria de las Mujeres

Gloria Isabel Montoya Barato
Secretaria de las Mujeres
Lider de programa de Transversalizacion

Albeny Sepulveda Higuita

Secretaria de las Mujeres

Lider de proyecto Reconocimiento y Potenciacion de
los Derechos de las Mujeres

Sandra Rocio Lopez
Secretaria de las Mujeres
Profesional universitaria/Técnica del proceso

Andrea Idarraga Arango
Secretaria de las Mujeres
Profesional contratista

Ruth Mary Uribe Hincapié
Juliana Zapata Romero

Secretaria de las Mujeres
Supervisoras de contrato



La historia demuestra que, entre los estudios sobre femi-
nismos y género, y los movimientos sociales de mujeres, se
ha dado una relacion intrinseca en la que sujeto-objeto-in-
tencion se fortalecen mutuamente; es asi como la accién ha
fomentado la investigacion, y esta ha brindado consignas,
tesis y métodos para la movilizacion.

En Colombia, algunos acontecimientos alrededor de la ga-
rantia de los derechos de las mujeres, como el derecho al voto
en 1954: la Declaracion de Naciones Unidas sobre la elimi-
nacion de la discriminacion contra las mujeres en 1967; las
distintas conferencias mundiales en pro de la prevencion y
erradicacion de las violencias contra las mujeres; los cambios
y apropiaciones en los métodos anticonceptivos; el ingreso
cada vez mayor de las mujeres al mercado laboral remune-
rado y al mundo académico universitario; contribuyeron en
las décadas del setenta y el ochenta a formar, dentro de las
ciencias sociales, un campo de estudio sobre mujeres y femi-
nismos que buscaba, entre otras cosas, proponer una pers-
pectiva de analisis —el género—, que incluyera el punto de
vista de las mujeres, sus preguntas y problematicas, muchas
de estas postuladas y debatidas previamente en el movimien-
to social de mujeres y por las feministas.



En Medellin, los estudios sobre mujeres y género empe-
zaron a desarrollarse en las décadas de los setenta y ochen-
ta del siglo XX, por medio de la divulgaciéon de articulos, la
realizacion de congresos, la creacion de organizaciones no
gubernamentales, el disefio de pedagogias situadas y la pro-
mocion de citedras universitarias. La formalizacioén univer-
sitaria de este campo de reflexion e investigacion, inici6 en
la década de los noventa cuando aumentd6 el niumero de pu-
blicaciones y referentes tedricos, y se destinaron recursos
humanos y econOmicos que, por ejemplo, en 1997 permi-
tieron la apertura del Centro de Estudios en Género: Mujer
y Desarrollo, adscrito a la Facultad de Ciencias sociales y
humanas de la Universidad de Antioquia.

En la ciudad, el movimiento social de mujeres y el cono-
cimiento académico sobre feminismos y género, cada uno
con sus caracteristicas y alcances, han contribuido y con-
tribuyen para alcanzar la igualdad de género de las mujeres
urbanas y rurales. Estos conocimientos han impactado la
creacion y desarrollo de la Secretaria de las Mujeres de la
Alcaldia de Medellin, entidad que también ha generado co-
nocimientos en el mismo campo.

Esta dependencia surgio gracias a la confluencia de las
exigencias y reivindicaciones del movimiento social de mu-
jeres y la voluntad politica, por medio del Acuerdo 001 de
2007, que creo la Secretaria de las Mujeres de la Alcaldia de
Medellin con la mision de:

«Contribuir a la igualdad de derechos y oportunidades entre
mujeres y hombres y a la disminucion de practicas discriminato-



rias que atenten contra el desarrollo politico, social, economico
y cultural de las mujeres del Distrito Especial de Ciencia, Tecno-
logia e Innovacion de Medellin, a través del diseno, implementa-
cion, coordinaciéon, monitoreo y asesoria de las politicas, planes
y programas distritales.»

En el mismo acto administrativo se lee que es la entidad
rectora de la politica puablica para las mujeres.

Por diversas razones, como la persistencia y agudizacion
de las brechas entre hombres y mujeres, los cambios legisla-
tivos en materia de género, y los conocimientos y lecciones
aprendidas por la Secretaria de las Mujeres de la Alcaldia de
Medellin, se identifico la necesidad de actualizar el Acuer-
do 22 de 2003 y, en consecuencia, se formuld y aprob¢ la
vigente Politica publica para la igualdad de género de las
mujeres urbanas y rurales de Medellin, mediante el Acuer-
do 102 de 2018.

El objetivo especifico 4.3. de este acuerdo establece la
necesidad de: «Garantizar el derecho a la educacion igualita-
ria que promueva la educacion no sexista para la transforma-
cion de estereotipos y desigualdades de género en la educacion
y la cultura».

A su vez, el Plan de Desarrollo «Medellin Futuro» 2020-
2023, en la Linea estratégica 2: transformacion educativa y
cultural, plantea el proyecto Implementacion de estrategias
para transformar imaginarios culturales en favor de la igual-
dad de género y la visibilizacion de las mujeres, que tiene como
una de sus acciones desarrollar estrategias de movilizacion



social para la transformacion de imaginarios culturales y
representaciones sociales en favor de la igualdad de género.

En el ano del 2021, y con el animo de contribuir con el
cumplimiento de los objetivos propuestos en la politica pu-
blica y su plan estratégico, y reconociendo las demandas del
movimiento social de mujeres, ambos vinculados en el pro-
posito de transformaciones culturales en favor de la igual-
dad de género, la Secretaria de las Mujeres de la Alcaldia
de Medellin entreg6 el premio Investigacion para la trans-
formacion - Biblioteca feminista de Medellin, con el objetivo
de reconocer y difundir conocimiento sobre feminismos y
género, a través de la adaptacion y publicacion de investiga-
ciones inéditas y concluidas.

La adjudicacion de este premio también se justifico en el re-
conocimiento del caracter pedagogico, transformador y cultu-
ral de las investigaciones que abordan temas de género y femi-
nismos; valora su contribucién en la comprension sobre como
mujeres y hombres se hacen sujetos historicos y culturales; y
extiende el horizonte de sus derechos y oportunidades.

Sumado a esto, la divulgacion de este conocimiento per-
mite visibilizar los avances en este campo: las tesis reto-
madas, las preguntas abordadas, los métodos empleados,
los hallazgos obtenidos y las conclusiones formuladas; y tal
vez, plantee cuestionamientos sobre el impacto de la inves-
tigacion-conocimiento en la vida cotidiana y en las accio-
nes del Estado.



Con la entrega de este premio, la Secretaria de las Mu-
jeres de la Alcaldia de Medellin, apuesta por el fortaleci-
miento del pensamiento critico, como una estrategia para la
transformacion de estereotipos y desigualdades de género,
a la vez que motiva la realizacion de mas investigaciones
sobre el tema.

Angélica Maria Ortiz Maya
Secretaria de despacho
Secretaria de las Mujeres

Lida Maria Castano Londono
Subsecretaria de Transversalizacion
Secretaria de las Mujeres






El estigma de la menstruacion es una forma de misogi-
nia que responde a la dominacion del sistema patriarcal
Eugenia Tarzibachi

La presente investigacion es de corte cualitativo y trata
sobre las representaciones sociales y las narrativas mens-
truales biologicistas e higienicistas que generan opresion y
subordinacion en mujeres, nifias y personas menstruantes.
Cuestiona el tabt menstrual presente en todas las socieda-
des, sus proezas para reciclarse en todos los tiempos y per-
mear los escenarios cientificos, religiosos, politicos, fami-
liares y escolares. La educacion de la sexualidad ha omitido
la educacion menstrual o la ha reducido a una explicacion
biologicista en clave reproductiva, desconociendo la histo-
ricidad del taba y lo que este implica a nivel individual y
colectivo.

Aqui se propone la educacion menstrual como via de re-
sistencia y transformacion, como la pieza que le faltaba al
rompecabezas de la dignidad de las mujeres y personas que
menstruan. Este estudio cuestiona las ideas sobre la mens-
truacion y analiza las causas y efectos del tabui menstrual que
genera malestares y se convierten en estrategias de control.

]



El proposito central de esta investigacion es aproximarnos a
la conceptualizacion de la educacion menstrual y al desarro-
llo de estrategias para transformar el tabu, reconociendo su
vigencia y transfiguracion para sostenerse desde el patriar-
cado y el neoliberalismo. La menstruacion ha sido utilizada
como un mecanismo de control y subordinacion, por lo tan-
to, la educacion menstrual es un camino de resistencia.

Es muy posible que esta investigacion no haga tambalear
las normas establecidas en relacion a la menstruacion, pero
por lo menos ofrece una mirada digna y desafia el mandato
“de eso no se habla” que condena el tema a la oscuridad, la
negacion y el silencio. Este no es un paso a paso ni un ma-
nual de recetas de educacidén menstrual, es un documento
de estudio que intenta, a partir de una postura critica y pro-
positiva, cambiar las formas de entender, actuar e incenti-
var a las acciones de resistencia y lucha contra la misoginia
expresada en el taba menstrual.

El problema de la investigacion se tejio alrededor de las
siguientes preguntas: ;Como opera el tabt menstrual en las
experiencias menstruales individuales y colectivas? ;Cuales
son las estrategias de control que se ejercen por medio del
tabt menstrual? ;Cudles son las ideas que las ninas y muje-
res de Medellin y de otros paises de América Latina tienen
respecto al periodo menstrual? ;De qué forma las narrativas
menstruales condicionan la experiencia menstrual? ;Coémo
las representaciones sociales en torno a la menstruacion

impactan los autoesquemas de la personalidad?

12



La escritura ha sido trazada en cinco momentos: 1. Ho-
rizonte tedrico conceptual 2. Metodologia, 3. Hallazgos, 4.
Conclusiones, 5. Referencias bibliograficas.

— Capitulo 1. Horizonte teorico conceptual: expone de for-
ma argumentativa la construccion tedrica que sustenta los
objetivos de investigacion, a través de un dialogo constante
con diferentes autores.

— Capitulo 2. Metodologia: este apartado argumenta el
enfoque, método y técnicas utilizadas, a la vez que da cuen-
ta de todo el trabajo de campo realizado en Medellin y otras
ciudades de Argentina, Brasil, Chile, México, Guatemala, El
Salvador y Peru. Este capitulo basa su importancia en el uso
del multimétodo para posibilitar las multiples expresiones
de las ninas, adolescentes y mujeres adultas.

— Capitulo 3. Hallazgos: se presentan los hallazgos, las
categorias emergentes de forma pluriexpresiva que mezcla
imagenes de las diferentes técnicas, narrativas orales y los
ejes de indagacion.

— Capitulo 4. Conclusiones: se dan a conocer las resolu-
ciones a las que se llegan a partir de las preguntas orienta-
doras y las narrativas analizadas durante la investigacion.

13



Las rutas recorridas para investigar, sentipensar y escri-
bir cada una de estas lineas han sido amplias y desafiantes.
Cada uno de los textos que lei resultaban ser pieza clave
de un rompecabezas del cuerpo menstrual colectivo. En
este marco tedrico encontraran algunos de los conceptos
que me permitieron construir y comprender las narrativas

menstruales en clave de emancipacion.

Pensar la educacion menstrual me exige priorizar un
modelo educativo con perspectiva critica que subvierta el
orden social establecido y que procure que las sujetas cues-
tionen, desafien y ejerzan resistencia a los modelos domi-
nantes, no solo educativos sino también politicos y sociales,
una educacion horizontal, anti-patriarcal, que reconozca los
saberes situados, que se esfuerce por la construccion de la
autonomia y ofrezca las herramientas para derogar los man-
datos inscritos en los cuerpos de las personas menstruantes.

Segun Paulo Freire (2019), la emancipacion parte del
didlogo como un principio ético y politico, debe procurar
la libertad y la dignidad, garantizar espacios de reflexion,
didlogo y produccion de conocimientos que contribuyan a
la erradicacion de las opresiones y las hegemonias falogo-
céntricas, patriarcales, heteronormativas, reproductivistas,

aspectos que adquieren especial relevancia cuando habla-

14



mos de educacion menstrual dado que una de las estrategias
de control, en este caso, fue apresar la menstruaciéon a la
funcion reproductiva como via para sostener la maternidad
hegemonica y el mandato heteronormativo.

De lo que casi no se habla es de como la heterosexuali-
dad, ese regimen politico de regulacion corporal, moldea
nuestras vidas, nuestros cuerpos, nuestros afectos, nues-
tras practicas pedagogicas. Como la pedagogia informal e
institucionalizada de la heterosexualidad produce cuerpos
danados de nifias, ninos y nifias al promover y legitimar
modos normativos de la experiencia del género, la que es
administrada por la ley binaria de la masculinidad y la fe-
minidad que impone modelos hegemoénicos de identidad
sexual y de género. (Flores, 2015, s. p.2)

La educacién emancipadora nos permite cuestionar las
narrativas opresoras, objetivo y foco de la educacién mens-
trual, labor que no es posible llevar a cabo desde los mode-
los educativos tradicionales.

El lenguaje es un medio para construir sentidos y signifi-
cados. Desde diversas religiones y cosmogonias, se ha plan-
teado la fuerza y el poder que tienen las palabras para cons-
truir realidades. La Biblia menciona que las palabras tienen
poder. El Talmud dice que Dios le dio al ser humano la pala-
bra para que pudiera edificar el mundo. La palabra también
ha sido una de las principales herramientas de opresion y

15



control del sistema patriarcal, mediante el lenguaje visibili-
za, invisibiliza, legitima y deslegitima atribuyéndose el po-
der de dar o quitar la condicion humana.

LLa narrativa es un modo de conocer y una forma de
construir realidad y de apropiarse de los significados que
se van construyendo desde los diversos intereses politicos,
capitalistas, religiosos, artisticos, etc. A su vez, es una con-
tinua metamorfosis y anticipa nuevos paradigmas, constru-
ye realidades o sostiene realidades desiguales y opresoras
desde el lugar de legitimacion lingiiistica instala verdades.
(Ivern, 2021)

En lo que respecta a las narrativas menstruales y sexua-
les, son innumerables los relatos construidos que reprodu-
cen y sostienen sentidos y significados que corresponden a
herencias colonizadoras, patriarcales y misoéginas, y al mis-
mo tiempo nos permite describir e imaginar (anticipar) la
escena deseada impuesta:

Primer relato: aparato reproductor femenino.

Segundo relato: la menstruaciéon o periodo es el sangra-
do vaginal normal que ocurre como parte del ciclo mensual
de la mujer. Todos los meses, su cuerpo se prepara para un
posible embarazo. Si esto no ocurre, el utero, se desprende
de su recubrimiento.’

16



Cuando nos posicionamos en las narrativas emanci-
padoras, nos consideramos interlocutoras legitimas y nos
atrevemos a cuestionar, subvertir y producir nuevos sen-
tidos, nuevos significados, nuevos conocimientos que nos
permitan construir una sociedad mas justa, equitativa, libre
y segura para las mujeres y las ninas. Las narrativas emanci-
padoras son acciones necesarias y urgentes que desafian los
enunciados y relatos que han sido normalizados y tenidos
histéricamente como verdad y unica posibilidad que, obe-
deciendo a logicas colonialistas y patriarcales, condenan el
cuerpo de las mujeres a mandatos reproductivos. Construir
otros sentidos y significados nos permite describir e ima-
ginar la pluralidad y anticipar el escenario que queremos:

Primer relato: sistema sexual femenino.

Segundo relato: la menstruacion es el sangrado perio-
dico que experimentan las personas que nacen con utero
como derivaciéon de la ovulacion y el consiguiente despren-
dimiento del tejido endometrial como senal de vitalidad y
de renovacion del ciclo ovulatorio.

17



Las narrativas construidas hegemonicamente sobre la
biologia del cuerpo de las mujeres sostienen las opresiones;
por ejemplo, el relato del 6vulo pasivo que espera paciente-
mente la llegada del mejor espermatozoide, el mas fuerte, el
vencedor que llega a conquistar y rescatar al 6vulo, repro-
duce los valores de los modelos hegemonicos masculino y
femenino tradicionales. A través de las narrativas emanci-
padoras se construyen nuevos sentidos y se de-construyen
versiones instituidas y creencias normalizadas.

El poder es saber, el saber ha sido atribuido y legitimado
exclusivamente a la academia y a la ciencia (colonialidad
del saber). Las ciencias han sido suficientemente esquivas
para las mujeres y se ha construido alrededor de un modelo
falogocéntrico.? Segan Emma Chirix (2010), “la categoria
poder no se refiere a una cosa o un atributo personal, sino
a una relacion practica entre voluntades, una de las cuales
es sometida o negada para la existencia y afirmacion de la
otra” (p. 38). El poder se ejerce sobre el cuerpo, limitan-
do las interacciones y planteando las verdades que se re-
quieran segun las coordenadas de la historia. El control me
permite comprender como opera el taba menstrual como

18



mecanismo de control y opresion.

Para Foucault (2008), el poder es una serie de relacio-
nes, mecanismos y estrategias que prescinden de la violen-
cia. Plantea que el cuerpo estd inmerso en relaciones de po-
der y que esta sometido no solamente a la violencia fisica,
sino a un tipo de violencia sutil que moldea y disciplina los
cuerpos para que sean dociles, faciles de controlar y de ca-
pitalizar.

El disciplinamiento de los cuerpos impone una suerte
de normalidad y anormalidad, hace que los cuerpos sean
productivos y que el sistema de subordinacion patriarcal y
misogino funcione. A traveés de las imagenes, los simbolos
y los mandatos generalizados, las ninas y mujeres son disci-
plinadas en el ocultamiento de la sangre menstrual y regu-
ladas en el ciclo menstrual ovulatorio. El cuerpo menstrual
ha sido mezquinamente disciplinado, la censura social y el
sentimiento de vergiienza instalado hace que la sociedad se
construya omitiendo los cuerpos que menstrian y, en con-
secuencia, los derechos humanos y la dignidad son sistema-
ticamente vulnerados.

19






Esta investigacion es cualitativa. Le otorga valor al len-
guaje, las narraciones, los didlogos interculturales y los su-
jetos, prioriza la experiencia reciproca de “aprender juntas”
y parte del reconocimiento de que nadie sabe mas de su
cuerpo como la persona misma. El enfoque de la investiga-
cion es critico y esta situado en las pedagogias feministas y
en las epistemologias del sur que cuestionan lo establecido
hegemodnicamente, se propone construir narrativas libera-
doras y emancipadoras que permitan las experiencias plu-
rales.

En el ano 2012, con 31 anos, comencé a hacerme pre-
guntas por la menstruacion, llevaba 18 anos menstruando
regularmente y nunca se me habia ocurrido pensar en lo
que significaba para mi esta experiencia; es mas, me cos-
tO un poco reconocer que menstruar era una experiencia
situada en mi cuerpo y puedo identificar en ello la forma
en que la ausencia de representaciones simbodlicas y pala-
bras que nombren hacen que una experiencia sea ignorada;
este es precisamente un efecto del disciplinamiento de los
cuerpos y la idea colectiva de cuerpos que no menstraan
sostenida en el mandato del ocultamiento de la sangre. “Me
vino eso”, “me lleg6 la visita”, s6lo por poner dos ejemplos
de verbalizaciones que invisibilizan y hacen honor al postu-

lado “lo que no se nombra no existe”.

21



A partir de entonces, me propuse indagar, hacer con-
ciencia de mi ciclo menstrual ovulatorio, revisar la historia
menstrual de mi familia, identificar mis propias creencias,
derribar tabues, informarme y resignificar la experiencia
menstrual. Inicié compartiendo mis descubrimientos en
circulos de mujeres y en los acompanamientos psicotera-
péuticos que llevaba a cabo, pude constatar cOmo mi expe-
riencia menstrual abandonada y solitaria era comtn en mu-
chas de las mujeres que acompanaba. Entonces decidi llegar
a tiempo y comenzar a desarrollar practicas de educacion
menstrual para ser implementadas en el ambito escolar y
familiar. Desde entonces, he disenado herramientas didac-
ticas y literarias para el trabajo de la educaciéon menstrual
que me permiten escuchar, indagar y proponer durante el
trabajo de campo, he recorrido las comunas de Medellin
compartiendo practicas de educacion menstrual con nifias
y jovenes mediante los talleres reflexivos, al igual que en
ocho paises de América Latina (Brasil, Argentina, Chile,
México, Perd, Ecuador, El Salvador y Guatemala), indagan-
do por las representaciones sociales en torno a la menstrua-
cion y reconociendo las narrativas menstruales situadas en
los territorios. Este estudio consolida y condensa no so6lo la
informacion recaudada mediante las técnicas y los instru-
mentos implementados, sino que constituye la sistematiza-
cion de la experiencia en campo durante siete afnos.

El ejercicio investigativo se inscribe dentro de la apro-
ximacion cualitativa orientada por un enfoque histori-

22



co-hermenéutico y desde un paradigma construccionista
(Guba y Lincoln, 2012), en tanto permite entender y re-
construir los sentidos, significados o construcciones so-
ciales de los participantes y la investigadora en un proceso
horizontal de dialogicidad y reciprocidad constante. Los
saberes y epistemes de ninas y mujeres son valorados en
su singularidad e irreductibilidad, entendiéndose como un
conocimiento valido, legitimo, presente en distintos esce-
narios y atravesado por las experiencias vitales de cada
participante. Por tanto, el sujeto y el conocimiento que
construyen y reconstruyen mutuamente son multisitua-
dos, no universales ni homogéneos.

El trabajo de campo se realizé principalmente en Me-
dellin en los barrios Castilla, Manrique, San Javier, Prado
Centro. También se llevaron acciones en Remedios (Antio-
quia), Tumaco y Pasto (Narino). La investigaciéon cuenta
con la riqueza de las narrativas de mujeres plurales de Abya
Yala que representan un valioso aporte para la compren-
sion del fenémeno expuesto.

Metodologia creada por el profesor y psicologo Guiller-
mo Gutiérrez, que se centra en la reflexion grupal sobre
los temas que atraviesan la subjetividad. El autor la define
como “un modelo para la reflexion sistémica (metédica)
con grupos”.

23



El taller reflexivo es un instrumento pertinente para la
socializacion, la reflexion y el andlisis colectivo para el cues-
tionamiento de las narrativas hegemonicas, para la cons-
truccion de conocimientos y el desarrollo de actitudes y
competencias que nos permitan transformar las narrativas
que han generado subordinacién y que sostienen la creen-
cia de la menstruacion como un mal. Es una metodologia
que valora el didlogo intercultural, la ecologia de saberes y
los saberes situados, una puesta en juego de las subjetivi-
dades a partir de la interaccion significativa, respetuosa y
democratica que posibilita la develacion y esclarecimiento
de los saberes.

Siguiendo el texto de Guillermo Gutiérrez, la primera
implicacion de un taller seria construir juntos lo que denota
la necesidad de una participaciéon activa de los integrantes
del grupo, donde el protagonista no es el facilitador sino,
precisamente, esa construccion de ideas, propuestas, visio-
nes, disertaciones acerca de la tematica elegida; ademas, se
espera que cada participante asuma sus propias reflexiones
y conclusiones de acuerdo con su propia subjetividad. (Za-
pata, 2006, p. 93)

En la metodologia del taller reflexivo se prioriza la ética
de la palabra y el lugar de la escucha. Un espacio en el que
se privilegia la palabra como forma de expresion y via de
construccion colectiva. Segiin Guillermo Gutiérrez (2003),
“El Taller Reflexivo es un dispositivo de palabra con el pro-
posito de hablar para comprender. Se debe llevar a la pala-

24



bra aquello que nos genera malestar, inquietud o duda, con
el fin de esclarecerlo, comprenderlo y superarlo” (p. 15).

En este sentido, es el lugar de la escucha que permite
el impulso y reconocimiento de los saberes particulares,
plurales y territoriales. Para esto se requiere que la facili-
tadora no se situe en el lugar de saber jerarquico, sino que
reconozca y parta de la maxima de que todas las personas
participantes saben. El taller reflexivo involucra diversas
técnicas. Para efectos de esta investigacion se utilizaron las
siguientes: reflexion individual y por grupos, discusion de
casos, mapeos, analisis de publicidad, confrontacion de tex-
tos y construccion de casos.

La cartografia social ha sido una herramienta importante
para identificar los mitos y tabues en torno a la menstrua-
cion. A partir de la elaboraciéon del mapa de su territorio,
se trabaja sobre tres preguntas basicas: ;como llaman a la
menstruacion en su territorio? ;Qué dicen que no se puede
hacer cuando menstruas? ;Qué dicen que no se puede co-
mer cuando menstruas? Este ejercicio me ha proporciona-
do lectura de los territorios y constituye el punto de partida
para iniciar el taller reflexivo.

La cartografia social como método de produccion de ma-
pas sociales intenta ser un proceso colectivo, horizontal y
participativo. La obra colectiva final de un mapa realizado
a través de esta metodologia implica una tarea compartida,

25



un importante intercambio de ideas, un debate sobre accio-
nes, objetos, conflictos, y finalmente, un consenso. Aran-
guren, Pessolano, Rodriguez Urroz Y Porta Conicet, (2016)

Es un meétodo participativo de investigacion que parte
de una perspectiva integradora, analiza y comprende las
realidades construidas por las personas a partir de sus ex-
periencias culturales, interpersonales y politicas, las cuales
influyen en la representacion mental, grafica, subjetiva y

material del contexto sociocultural.

El estudio retoma principalmente el método Mosaic
Approach o Acercamiento Mosaico, planteado por los in-
vestigadores Alison Clark y Peter Moss (2016) desde los
nuevos estudios sociales de las infancias en el mundo an-
glosajon, que surgen a partir de los interrogantes que se
planteaban en las décadas del 80 y 90 sobre la vida y com-
prensiones de los ninos y las ninas, su papel en la sociedad
y los métodos y técnicas que se podian utilizar en investiga-
ciones donde ellos estaban implicados. Es decir, esta nueva
perspectiva esta en estrecha relacion con los cambios en las
concepciones de infancias que ven a los ninos y las nifas
como agentes sociales (Barona, 2016).

El Mosaic Aproach se fundamenta en una cultura de rela-
ciones humanas bidireccionales que habla de interconecti-
vidad e interdependencia, basada en la participacion activa
de las partes (Fritz Macias, 2016), permitiendo validar los

26



aportes de todos los involucrados en la investigacion y re-
conociendo las diversas formas de expresion y de construc-
cion de saber. Para este fin, se tuvieron en cuenta técnicas
participativas como los acrosticos menstruales, la palabra,
la construccion de nuevas narrativas y los cuestionarios.
Estas herramientas permitieron acceder a los lenguajes
simbolicos de ninas y jovenes, a las representaciones socia-
les que tienen del sangrado menstrual y al cuestionamiento

colectivo de las narrativas opresoras.

La educacion menstrual 1a concibo como el conjunto de
practicas intencionadas a la transformacion de las narrati-
vas menstruales que condicionan de forma negativa la ex-
periencia corporal, emocional y psiquica de mujeres, nifias
y otras personas menstruantes. Es una propuesta ético-po-
litica que emerge como respuesta a los discursos biologi-
cistas, higienicistas, fundamentalistas, heteronormativos y
capitalistas que utilizan la menstruacion como mecanismo
de control y opresion y que imponen formas de regulariza-
cion del ciclo menstrual ovulatorio.

La educacion menstrual va mas alla de explicar aspectos
biologicos o insumos para la gestion del sangrado, se pro-
pone principalmente desentranar las narrativas ancladas en
la psique colectiva que favorecen la enfermedad, el pade-
cimiento y el malestar. Es una apuesta por la dignificacion
y la recuperacion del cuerpo del saber como primer terri-

27



torio, donde emergen emociones, sentires y memorias en
conexion con el todo. Implica un proceso de tres tiempos:

Cuestionar el tabu, informar y resignificar. Cuestiona-
mos lo aprendido, las creencias, narrativas y costumbres
que sostienen la idea de la menstruacion como una enfer-
medad, como una sangre mala, sucia y vergonzosa. Entre-
gamos informacion pertinente, asertiva, precisa y libre de
sesgos de genero que reproducen los discursos hegemoni-
cos. Resignificamos y aportamos elementos que permitan
construir colectivamente narrativas menstruales emancipa-
doras. La educacion menstrual es una necesidad social en
general, no implica solo a ninas o mujeres, implica a todos
los seres humanos.

Como resultado del proceso investigativo, presento a
continuacion cinco categorias emergentes que conforman
el cuerpo de la educaciéon menstrual emancipadora. Las he
denominado dimensiones de la educacién menstrual, en-
tendiendo el concepto de dimension como un eje tematico
inseparable de un todo que danza armoénicamente y tras-
ciende unido al conjunto de dimensiones que forman el
todo, en este caso, la educaciéon menstrual. Se hace impres-
cindible, entonces, que cada dimension sea reconocida, va-
lorada y significada, pues sin una de ellas la danza no puede
ser danza.

La dimension historico-cultural abarca principalmente
las narrativas antropologicas que han sentado las bases para
los posteriores constructos tedricos en torno a la mens-

28



truacion. Analiza las practicas llevadas a cabo por algunos
pueblos ancestrales y la vigencia de estas en las dindmicas
colectivas actuales. La dimension psico-emocional pone
de manifiesto las implicaciones que tienen las narrativas
menstruales en la psique individual y colectiva, en la cons-
truccion del autoconcepto y las creencias sobre si misma.
La dimension biologica cuestiona las narrativas médicas
que disgregan el cuerpo y la humanidad de las mujeres, que
patologiza sus cuerpos y ciclos vitales e impone un discurso
que anula la pluralidad de los cuerpos. La dimension poli-
tica configura un ejercicio de increpacion que evidencia y
subvierte las formas de control que se ejercen a travées de
la menstruacion por medio de los discursos religiosos, bio-
meédicos y capitalistas. La dimension espiritual propone la
recuperacion de los saberes propios, la autogestion de la sa-
lud, el cuidado colectivo, la autonomia y la implementacion
de practicas que generen bienestar y cuidado de la vida.

29



Primer Sangrado:
Dimension Historica y
Cultural



En el taba de la sangre veo el punto de partida
de la sumision de la mujer

Gutierre Tibon

Desde tiempos antiguos, la menstruacion ha sido rele-
gada al esoterismo, la maldicion, la inmundicia, la herida y
el padecimiento. Las narrativas mas antiguas situaban este
evento en un lugar misterioso y oscuro que representaba
un peligro, no solo para la mujer que menstruaba sino para
la comunidad a la que pertenecia y para todo aquello que a
su alrededor tuviera vida (plantas, rios, animales). Por ello,
la humanidad entera ha estado atravesada por relatos que,
desde la literatura y la mitologia, han reforzado las creen-
cias limitantes que condicionan la experiencia corporal de
las menstruantes.

Uno de los relatos miticos mas antiguos relaciona la
vulva con una herida causada por un animal (oso, lagarto,
serpiente) que cambiaba segun el territorio, siendo la ser-
piente la mids mencionada. La sangre menstrual, entonces,
resultaba ser la consecuencia y la encargada de recordar
este acto periodicamente. En el caso de los nativos Sioux, la

31



menstruacion ocurria por motivo de la mordedura de una
serpiente en la zona genital, por lo tanto, cuando una nina
tardaba en experimentar su menarca era llevada y dejada
durante varias noches cerca de las viboras buscando provo-
car la mordedura.

Por otra parte, en la investigacion llevada a cabo por Ale-
jandra Vega de la Universidad de Costa Rica (1999), se pre-
senta un relato guajiro del origen de la menstruacion en el
que el heroico Maleiwa da solucion a los hombres de su co-
munidad que no tenian donde copular dado que las vulvas
padecian de un gran defecto, tenian dientes. Maleiwa enga-
N6 a una jovencita que estaba en el rio, haciéndola creer que
queria nadar con ella, cuando pudo sacé su flecha de punta
de metal y apunt6 a la vulva de la joven haciendo que ella
derramara sangre, desde entonces las mujeres sangran cada
mes y las vulvas dejaron de representar un peligro para los
hombres.

Por otro lado, el profesor Miguel Angel Alarcon presenta
un relato de los nativos Moniminee de Norteamérica, en el
que el origen de la menstruacion también refiere violencia,

dolor y malestar:

Segun los indios Monominee, que habitaban el te-
rritorio donde actualmente queda Michigan, Es-
tados Unidos, la menstruacion era el resultado de
la experiencia de Manabush, quien sorprendi6 a
su abuela haciendo el amor con un oso. Manabush
mat6 al oso y le ofreci6 parte de la carne. Ella se

32



rehuso a comerla aduciendo que este animal era su
esposo. El le arrojo un coagulo de sangre que le gol-
ped en el vientre. Ella se enfurecio y le dijo que a
causa de su falta habia dado nacimiento a un mal
que las mujeres sufririan cada fin de luna, el cual
se mostraria con coagulos como el de esa ofensa
(Alarcén, 2005, p. 36 ).

En pueblos nativos de América y Europa se tenia a la luna
por una genuina mujer y se creia que padecia cada mes una
condicion que la disminuia: se trataba de la enfermedad de
la luna, la menstruacion (Magana, 1988) Asimismo, los pue-
blos nativos en el Estrecho de Torres en Nueva Guinea han
relacionado la luna y la menstruacion al considerar que la
menarca es el resultado de la transformacion misteriosa de
este astro que una noche adopta forma de hombre y posee
a la puaber, dando lugar al sangrado mensual como efecto de
una herida infringida por el falo del hombre (Frazer, 1981)

En consonancia, los kalina, habitantes de los territorios
amazonicos de Guyana, Venezuela y Brasil, también han
otorgado la responsabilidad de la menstruacion a la luna
mediante un supuesto aspecto masculino que emerge de
ella y se convierte en un hombre que visita periédicamente
a las mujeres y las posee. Por otro lado, los Desana, tam-
bién de la Amazonia (Colombia y Brasil), plantean que la
menarca es el resultado del incesto del padre sol hacia su
hija, afirman que el sol se enamoro6 de su hija, la posey6 y en
el acto ella derramo su sangre: desde entonces las mujeres

33



menstruan cada mes para recordar la maldad cometida vy,
de paso, la culpa que histéricamente han hecho sentir a las
mujeres cuando ocurren actos de violacion. Esta leyenda,
recopilada por Gerardo Reichel-Dolmatoff (1986), da cuen-
ta de una marcada aversion hacia las mujeres.

Nos encontramos, entonces, con unos relatos particular-
mente cargados de violencia, dolor, herida y padecimiento
que implican el amparo de las emociones de culpa y ver-
giienza tan profundamente instaladas en el cuerpo feme-
nino. El relato colectivo de la menstruacion se desarrolla a
traves de la idea de la marca, de una herida antigua que no
sana y que periodicamente sangra para recordarnos el ho-
rror, la miseria, la fractura y que, mas tarde misturada con
discursos religiosos, confina a las mujeres a la exclusion, la
desdicha y el siniestro.

Alrededor de las narrativas del origen de la menstrua-
cion proliferaron rapidamente creencias supersticiosas que
se convirtieron en mandatos y prohibiciones de lo que po-
dian o no hacer las mujeres durante estos dias (control).
La menstruacion era ampliamente concebida como una sus-
tancia peligrosa, contaminante e impura que representaba
un peligro individual (la mujer menstruante) y colectivo
(toda la comunidad). Alrededor del mundo, tomaron fuerza
creencias como que todo aquello que manipulara una mujer
menstruada quedaba impuro, a razon de esto sus ropas, pla-
to y todo lo que hubiera utilizado, debia ser quemado (Har-
ding, 1987), le estaba prohibido mirar el rio porque podria

34



estropear la pesca y si miraba al cielo atraia las tormentas,
que las semillas no germinaban y las plantas se secaban, in-
cluso las cosechas se echaban a perder con su presencia, que
contaminaban el fuego y enfermaban los recién nacidos. El
soOlo contacto visual con una mujer menstruada hacia que el
hombre perdiera su virilidad, cordura e inteligencia, y, en
el peor de los casos, si alcanzaba a tocarlo, podria matarlo
(Harding, 1987). Las mujeres eran las responsables de todo
mal en la comunidad y como medida de “proteccion”, yo
diria mas bien de control, se recurre a la seclusion, una de
las practicas mas violentas contra las mujeres y, al mismo
tiempo, una de las mas romantizadas por antropologos y
adoratrices de la nueva era: “cuando menstruamos no pode-
mos comer limon, chile, sandia, aguacate, pescado, huevo,
crema. Tampoco saltar ni hacer fuerza, ni andar mojadas”
(ninas de escuela rural de El Salvador, comunicacion perso-
nal, septiembre de 2018).

Una de las practicas primitivas mas comunes se trato de
la seclusion, que 3 consistia en aislar, separar de la comu-
nidad y de cualquier contacto posible a las mujeres durante
los dias que estaban menstruando por temor a la contami-
nacion con el mal que estas poseian en sus cuerpos. De esta
forma tenian que recluirse en casas o guaridas destinadas

3 La palabra seclusion hace referencia al aislamiento al que eran
sometidas las mujeres por menstruar

35



para pasar los dias de sangrado. En las sociedades donde se
carecia de estos espacios, el bosque o la intemperie eran los
lugares que les correspondia a las menstruadas, aisladas de
la colectividad, a cielo abierto bajo la lluvia, el frio, el sol
o el calor, con pocos alimentos y, en los casos mas extre-
mos, sin poder tomar estos con sus propias manos dado que
la creencia puntualizaba en que la mujer toda en si misma
era sucia, impura y contaminada, y todo aquello que tocara
seria igualmente impuro, de esta forma hasta rascarse a si
misma resultaba peligroso y su sombra misma ya era ame-
nazadora. En su libro Los misterios de la mujer, Esther Har-
ding (1987) profundiza en este tema y menciona:

Entre la gente primitiva, el tabu se extiende mu-
cho mas. Cuando una mujer esta bajo el tabu de la
menstruacion no puede acercarsele ningin hom-
bre. Incluso su sombra contamina, de modo que
cuando sale no debe usar las sendas corrientes, e
inmediatamente se destruye cualquier cosa que
toca. También existe un escrupulo muy extendido
entre los primitivos de pasar por una rama saliente,
por miedo de que una mujer puede haberse subido
a ella o sentado encima contaminandola con sangre
menstrual (p. 90).

Los primeros intentos por explicar lo que a los ojos de
los hombres resultaba algo tan indescifrable, misterioso y
quimerico, constituyeron el sustento del tabt que dio lugar
a las practicas de seclusion amparadas en cosmogonias pri-

36



mitivas y, mas tarde, sustentada desde las religiones y que
hasta el dia de hoy persisten y se manifiestan a través de
la separacion de las menstruantes de las comunidades por
ser consideradas un peligro para los hombres y otros seres
vivos (habitualmente no para las otras mujeres).

Las casas de seclusion, también llamadas casas de la luna
(que aunque suene muy romantico han sido una especie de
centros de tortura), tiendas menstruales, casas menstrua-
les, pabellones menstruales, entre otros, consisten en espa-
cios reducidos, algunos como especies de jaulas o cabanas y
otros como guaridas en el bosque en los cuales las mujeres
eran recluidas minimamente de 7 a 10 dias. Durante este
periodo, no podian bafiarse, orinaban y defecaban en el
mismo sitio, estaba prohibido acicalarse, peinarse, limpiar-
se, eran impuras, sucias, inmundas. Algunas se alimentaban
gracias al favor de otras mujeres de la comunidad que iban
al lugar de reclusion para llevar comida, pero les estaba pro-
hibido tener contacto fisico con ellas y debian tener cier-
tos cuidados para evitar contaminarse (Tibon, 1984). Ya he
repetido que estas mujeres han sido aisladas porque pre-
suntamente se encontraban subordinadas a una condicion
de inmundicia, suciedad y contaminacion, y, efectivamente
al salir de los sitios de seclusion, se encontraban bajo esas
condiciones, pudiéndose leer como una profecia autorreali-
zada o sociorrealizada. Para los kalina, la seclusion misma y
las restricciones que se imponen a las muchachas tiene por
fin hacerlas indeseables (Magana, 1988). Al final, la mujer

37



secluida tiene que concluir su destierro redimiendo la “cul-
pa” por ser mujer a través de limpiezas y purificaciones con
plantas, pantano, sahumerios, agua y otras.

Presentar la menstruacion como una situacion que ame-
naza periodicamente el equilibrio de la vida, el bienestar
individual y colectivo, fue la punta de lanza para desarrollar
las multiples formas de control sobre el cuerpo de las muje-
res. Esto da cuenta de cdbmo en muchos pueblos primitivos
se desenvolvian dinamicas de dominio y subordinacion que
clausuraba a las mujeres en un lugar inferior, abyecto, pasi-
vo y ambiguo, dado que en los relatos fluctuaban entre una
connotacion sagrada por la capacidad de concebir y parir, y
por la cercania con los ciclos de la luna y la tierra fecunda,
pero a la vez impura, portadora del tabu, capaz de contener
la vida y la muerte, lo mundano y lo sucio, lo contagioso y
lo corrompido:

Durante el periodo de su enfermedad, en muchas
tribus se considera a las mujeres en un estado tan
peculiar que cualquier objeto que toquen es man-
cillado o pierde su eficacia. Por esta razon cuando
una mujer tiene la menstruaciéon no puede quedar-
se con otra gente ni realizar sus ocupaciones co-
rrientes. Debe aislarse y permanecer sola. (Har-
ding, 1987, p. 88)

“Decia mi abuelita que (menstruando) no nos podiamos
subir a los palos de cocotes, las frutas se arruinan que les
vienen gusanos, dicen” (mujer de 23 afos, comunicacion

38



personal, Santiago de Atitlan Guatemala, septiembre de
2018). A continuacion, referiré algunas practicas de seclu-
sion que se ejecutaron —o ejecutan— en varias partes del
mundo.

En la tribu Awa-nkonde, del lago Malawi en el Africa
oriental, las puber que tienen su primera menstruacion son
apartadas y encerradas junto a algunas companeras mas en
una casa oscura llamada la casa de las Awasungu, que quie-
re decir “de las doncellas que no tienen corazén”, el suelo es
cubierto de hojas de platano secas y esta prohibido prender
cualquier fuego para alumbrar (Frazer, 1981). En otras tri-
bus y pueblos, la seclusion se daba dentro de la vivienda de
la nifia, alli se acondicionada una celda oscura para que de
ninguna manera ella tocara el piso con sus pies y la luz del sol
jamas pudiera entrar, de esta forma se evitaba que el sol y la
tierra fueran contaminados con la desafortunada condicion,
el confinamiento duraba entre semanas y anos; para los Kaba-
di, entre dos o tres anos; para los Yabin y Bukaua, entre cinco
y seis semanas; para los Danom de Borneo, hasta siete afios
y comenzaba cuando la nifa tenia entre los 8 y 10 afios, se
destinaba un cuartito que hacia las veces de celda en la parte
superior de la casa, la alejaban de cualquier contacto con el
mundo, no le era permitido salir de alli por ninguna circuns-
tancia hasta la llegada de la primera menstruacion que indica-
ba el fin de su encerramiento y el inicio del matrimonio.

Similares casos de seclusion se practicaron en Suramé-

rica. En el Gran Chaco, las nifias eran apartadas, no podian

39



hablar con nadie durante un largo periodo de tiempo y su
alimentacion era restringida; de forma similar los Yuracares
en Bolivia, cuando una nina menstruaba por primera vez,
el padre le construia una choza de hojas secas, aseguran-
dose de que no quedara expuesta a la luz del sol, debiendo
permanecer sola durante cuatro dias bajo ayuno riguroso.
La seclusion entre los Macusis de la Guyana Britanica tenia
una duraciéon de aproximadamente quince dias y culminaba
después de que un sabedor de la comunidad recitaba con-
juros mientras la madre de la puber la apaleaba sin piedad
para sacar toda impureza del cuerpo de la nifa.

El momento de la menarca era considerado como poten-
cialmente peligroso para la comunidad, de esta forma a las
ninas se les aplicaban severas restricciones con largos perio-
dos de seclusion. En su libro Los ritos madgicos y tragicos de la
pubertad femenina, el mexicano Gutierre Tibon relat6 como
algunos pueblos antiguos, basandose en la creencia de que la
sangre menstrual era potencialmente perjudicial para el sol y
la tierra, justificaban practicas como la siguiente:

En una isla al oeste de 1a Nueva Guinea, la Nueva Ir-
landa, el temor a la primera sangre de la nina era tal
que se le segregaba durante cuatro o cinco anos en
minusculas jaulas conservadas en la oscuridad, con
absoluta prohibiciéon de que posara los pies en el
suelo: asi vegetaba la desdichada criatura desde los
nueve hasta los trece o catorce anos (Tibon, 1984,

p. 27).

40



Y este relato es ampliado con anterioridad por Frazer
(1981) en su texto La rama dorada, en el que le da voz a un
testigo que describe las crueles experiencias de las ninas
que permanecian sentadas o en cuclillas en espacios dimi-
nutos en los que estaban obligadas a permanecer por va-
rios anos. Las multiples opresiones impuestas a las nifias en
periodo de pubertad dan cuenta de la misoginia contenida
en el tabu menstrual a partir de presunciones ominosas se
presenta la menarca como lo oscuro y lo siniestro (segura-
mente la pelicula Carrie fue inspirada en estos relatos) para
luego subordinar, humillar y controlar.

Si bien estas practicas han disminuido significativamen-
te, continta siendo comiéin en algunas comunidades. Los
Wayuu de la peninsula de la Guajira (Colombia), por ejem-
plo, acostumbran el sutapaulu (encierro), que consiste en
mantener a la nifa proxima a menstruar —a veces recién
menstruada— apartada de la comunidad en una rancheria
mientras se le instruye en los valores femeninos (labores
domésticas y # atencion del marido).

Otro lamentable caso son las chozas menstruales en Ne-
pal que han cobrado la vida de decenas de mujeres tras mo-
rir asfixiadas o quemadas mientras intentan prender fuego
para mantenerse calientes durante las noches de exclusion;
alli esta practica es conocida como chhaaupadi y tiene una
fuerte relacion con creencias religiosas segregatorias y mi-
soginas. En un estudio reciente de 400 nifas entre 14y 19

- 4 Vivienda tradicional de la comunidad Waytu, norte de Colombia.

4



afios en la provincia de Karnali (Nepal), se descubri6 que el
77% aun seguia practicando el chhaupadi.®

Cuando llegué a la edad de 14 anos, mi madre me llamo
a solas y me dijo que me iba a pasar algo muy horrible, que
no podia ni salir, no podia ni dejarme ver de los hombres, y
yo le dije: pero bueno, ;qué es eso tan terrible? Ella me dijo:
se llama la menstruacion. Usted no se puede mover de la
casa y usted no puede salir, usted no se puede levantar de la
cama por tres dias o cuatro. Eso me espant6 practicamente
y mucho tiempo vivi con ese tabu, hasta que sali para la ciu-
dad y vi las cosas naturales y vi que la gente era normal y ya
segui normal. Pero no se me olvida ese dia, ella me lo mos-
tr6 de una manera porque asi se lo mostraron a ella (mujer
de 63 anos, comunicacion personal, Alejandria, Antioquia,
Colombia marzo de 2017)

Diversas religiones adoptaron esta practica del patriar-
cado primitivo que les venia muy bien para mantener a las
mujeres subyugadas y alejadas del poder. El niddah en el ju-
daismo se asemeja a la seclusion. Alli las mujeres adquieren
esta condicion (de Niddah) a partir de la menarca y perio-
dicamente durante cada menstruacion las mujeres tendran
que permanecer en un lugar dentro de la casa que hace las
veces de recinto de seclusion para evitar que el marido en-

tre en contacto con ella; tener relaciones sexuales con una

B Estudio mencionado por el diario La Reptblica: https://lare-
publica.pe/mundo/2019/12 /28 /chozas-menstruales-nepal-endure-
ce-la-pena-contra-practica-sup ersticiosa-que-mata-a-miles-de-muje-
res-asia-chhaaupadi-ritual-fotos-rddr/

42



mujer en condicion niddah es tan grave como el adulterio
0, peor aun, es equiparado con la violacion. En cuanto a las
mujeres musulmanas, Berta Lucia Estrada menciona que les
esta prohibido rezar; pero al mismo tiempo deben leer EI °
Coran sin tocar el libro. Es por ello que se aconseja dejarlo
abierto y en un lugar que sea de facil acceso para que la mu-
jer pueda leer algunos apartados, pero siempre mentalmen-
te. Se le prohibe, igualmente, la visita a la mezquita y tener
relaciones sexuales con su marido.

Es necesario reconocer la violencia contenida en las
practicas de seclusion y el papel tan importante que esta
juega en el adiestramiento a la sumision y la obediencia,
instaurando en la psique colectiva una verdad sobre los
cuerpos que menstraan que fractura y enajena. En el cami-
no trasegado implementando pricticas de educaciéon mens-
trual, me he encontrado con decenas de iniciativas carentes
de contexto y analisis critico que bajo el nombre de “educa-
cion o pedagogias menstruales” comulgan tendenciosamen-
te con las l6gicas del patriarcado, encubriendo el horror y
normalizando la violencia, la opresion y la exclusion, espe-
cialmente entre quienes simpatizan con la nueva era y las
neoespiritualidades cool.

Hay quienes estarin pensado que existen suficientes
investigaciones antropologicas que rebatirian mi postula-

do en cuestion de segundos; sin embargo, recordemos que

6 Escritora, ensayista, critica literaria colombiana, librepensadora
y feminista.

43



las ciencias y, por ende, las academias han sido fundadas
y desarrolladas desde logicas patriarcales falogocéntricas,
cuyos meétodos historicamente utilizados para la investiga-
cion, analisis e interpretacion, son resultado de esta mane-
ra de entender el mundo. De ahi la urgencia en desarrollar
fundamentos y modelos investigativos desde el feminismo,
que tengan en cuenta cOmo se ha construido la historia y las
narrativas en torno a las mujeres y lo femenino. Siguiendo
entonces con la critica a las practicas de seclusion, quiero
mencionar a Sally Price, antropologa estadounidense que
se interno durante un tiempo en las aldeas Saramaka en Su-
rinam conviviendo con mujeres cimarronas, al leerla corro-
boré y le di lugar a muchas de las 7 sensaciones que tenia
latentes en el cuerpo del saber:

La costumbre del aislamiento menstrual esta des-
tinada a proteger los poderes de los hombres de
la contaminacion. Este periodo de aislamiento es
visto por las mujeres cimarronas como una de las
necesidades mas desagradables, inoportunas y pe-
sadas de sus vidas (...). Contrario a lo que otros
antropologos y etnologos han querido mostrar a
través de la imposicion de sus visiones occidenta-
les sobre las de los cimarrones, estas mujeres no
disfrutan tal ciclo; ni el espacio sagrado en donde
se lleva a cabo el ritual puede ser considerado el

7 Nombre que se le da a las personas de los pueblos africanos que
llegaron a América y lucharon contra el colonialismo y la esclavitud.

44



espacio de esparcimiento o encuentro femenino
(Crespo, 2012, p. 32).

Segun lo anterior, es importante reconocer que no to-
das las casas de seclusion configuraron centros de bienestar
menstrual, ni lugares de acogida para las mujeres, ni mucho
menos espacios donde las menstruantes sacralizaban su ex-
periencia; eso seria espiritualizar las violencias y, por ende,
normalizarlas y aceptarlas. En la mayoria de los casos, estos
espacios configuraron centros de suplicios y la mejor de las
escuelas para que las mujeres aprendieran la sumision y el
desprecio hacia si mismas.

A pesar de estar en otra época y otro contexto, habitual-
mente encuentro en los talleres reflexivos relatos en los que
mujeres y nifas expresan repulsion y desprecio hacia la
sangre menstrual, permitiendo reconocer una historia pro-
funda de arraigado dolor calado en el cuerpo social de las
mujeres, configurando una factura, una herida crénica que
ha estado siempre abierta y que reclama urgente atencion.
El poeta Gabriel de Annunzio a finales de 1800 escribi6 el
poema Panfila (fragmento):

Ya que la hembra, para siempre impura,

su vergonzosa herida siempre abierta

llevara...

Una accidén importante para la transformacion de las na-
rrativas es emprender la desescritura menstrual, desescribir
para construir nuevos relatos que permitan habitar el cuer-
po con ternura, es fundamental cuestionar las practicas que

45



han generado opresiones y han creado abismos que impiden
construir una humanidad mas justa entre todos los seres.

El tabu de la menstruacion es universal y, segan Esther
Harding (1987), posiblemente sea el primer tabd, modelo
y patron de todos los tabutes. La observacion de las mami-
feras menstruantes dio lugar a una serie de creencias sobre
el comportamiento de las hembras humanas, basandose en
la biologia y, principalmente, en los instintos, 1o que mas
tarde daria paso al desarrollo de la teoria del determinismo
8biologico, de donde han partido infinidad de justificacio-
nes a través del discurso de la “naturaleza femenina” para
convalidar las desigualdades sociales y normativizar este-
reotipos de género; parafraseando a Kate Millett (1970), el
patriarcado se encuentra mas fuertemente enraizado dada
su fructifera costumbre de apoyarse en la naturaleza.

En particular, el comportamiento de primates y perros
ha llamado la atencion por la alteracion en la dinamica de la
conducta de los machos (algunos ni duermen ni comen) en
respuesta al momento de celo que coincide con el periodo
de sangrado de las hembras. Un supuesto miedo entre los
primitivos a perder la cordura y la organizacion de la tribu
ante una situacion como esta y mas especificamente el te-
mor a que los hombres perdieran su voluntad y determina-

8 Fisi6logos han afirmado que el hombre no posee instintos, sino
reflejos e impulsos.

46



cion a causa de una mujer menstruando, fue dando lugar al
vasallaje utilizando como estrategia la exclusion, demoniza-
cion, prohibicion y castigo. Asi, las mujeres fueron tenidas
por peligrosas en su condicion menstrual por una supuesta
capacidad de producir el caos, doblegar la voluntad de los
hombres, hacerles perder la fuerza y la virilidad; es decir,
fue y en muchos casos continua siendo, la forma de justi-
ficar la historica incapacidad de los hombres para hacerse
cargo de sus deseos y su genitalidad; impudicamente, las
mujeres fueron recluidas, por dias, meses y anos como me-
canismo de proteccion masculina hacia su propia y ruinosa
sexualidad.

El hecho de no poder dar un lugar dentro de las 16gi-
cas patriarcales primitivas a la capacidad de las mujeres de
menstruar y no morir, de gestar y parir, incitd creencias
sospechosas de maldicion, posesion, hechiceria y alta peli-
grosidad para la integridad masculina; la respuesta en todos
los tiempos a lo que se aprecia como peligroso ha sido la
subyugaciéon y la opresion. Un cuerpo nacido para el placer
y con la capacidad de gestar, se convierte en un enigma que
no pueden resolver y, por lo tanto, la categorizaciéon de lo
oscuro, perverso y malvado resulta ser la respuesta. Susana
Castellanos de Zubiria (2009) dice al respecto:

El misterioso poder que para algunos emana de la
mujer proviene de la relacion que se le atribuye
con la naturaleza, con su aspecto maternal y ger-

minador, que le permite ejercer un control sobre

47



campos fuera del alcance del hombre. De aqui que
se le atribuyan poderes sobrenaturales, como ver y
controlar el porvenir, hacer ungiientos amatorios o
envenenar, volar o metamorfosearse con fines da-

fiinos (p.35).

Estas creencias, de ninguna manera ingenuas, fueron es-
parcidas por el mundo entero y contribuyeron a la consolida-
cion del patriarcado y a la dominacion masculina, atizando el
desprecio de lo femenino, incluso entre las mismas mujeres.
Presunciones que iban desde que una mujer menstruada po-
dia arruinar la pesca, traer mala suerte a la mina, enfermar
a los bebés, marchitar las plantas, cortar la crema, enojar la
mar, atraer tormentas, echar a perder los cultivos, estropear
la fuerza de los hombres, enfermarlos hasta matarlos, que si
come pescado mientras esta menstruada todos los peces su-
cumbirian y el rio o el mar secaria, que si una gota de sangre
cayese en tierra destruiria cultivos de toda clase y si un buey
pisara tal sangre moriria todo el rebano. Plinio El Viejo, un
historiador romano del siglo I describio en el volumen. 2 de
su enciclopedia Historia Natural, la forma en que las personas
de la época percibian la menstruacion:

Su contacto agria el vino nuevo, las cosechas se
vuelven estériles, los injertos se mueren, las semi-
llas de los jardines se secan, los frutos caen de los
arboles, la superficie brillante de los espejos en los
que apenas se refleja, se enturbia, el filo del acero
y el brillo del marfil se apagan, los enjambres de

48



abejas mueren, incluso el bronce y el hierro se ahe-
rrumbran en el acto y un horrible olor colma el aire
(Castellanos, 2009, p. 33).

Por mas increible que parezca y por mas que estrategas
comerciales y politicos se esfuercen en decir que el tabu
de la menstruacion esta superado, veinte siglos después es-
tas costumbres contintan teniendo un lugar relevante en
la cotidianidad, en los discursos que se transmiten entre
abuelas, madres y jovencitas, configurandose como verdad
en los procesos de conciencia colectiva y condicionando la
experiencia de los cuerpos menstruantes en relacion con la
salud fisica, mental, emocional y, por ende, en la imposibi-
lidad de subsanar brechas de género.

Las creencias populares en torno a lo que se puede o no
hacer durante los dias de sangrado son multiples y se ex-
tienden a lo largo y ancho del territorio latinoamericano y
del mundo entero; que no se puede comer limon, ni tomar
leche, que el huevo corta el sangrado, también esta censu-
rado el aguacate y el pescado, los citricos, las carnes y todo
lo que sea helado. Que no se pueden lavar el cabello por-
que se vuelven locas, ni cocinar para los hombres porque
podrian enfermarlos; en India a las mujeres menstruantes
les esta prohibido tocar el suministro de agua, sentarse en
sillas publicas y visitar templos; en zonas costeras de El sal-
vador en Centroameérica, las nifias participantes de un taller
expresaron que cuando estin menstruando no deben me-
terse a la mar porque esta se pone furiosa. En Medellin, las

49



personas aseguran que el pelo se pone feo si una peluque-
ra menstruando te lo corta, que una mujer con el periodo
no puede cargar un bebé porque lo enferma de pujo, que
darle menstruacion en la comida a un hombre hace que se
enamore para siempre. “No puede ir a la playa porque una
estd abierta y entonces entran bacterias” (nifias de 13 afos,
comunicacién personal, El Salvador, septiembre de 2017).

“En mi casa dicen que cuando la comida queda
maluca es porque la tocd alguna mujer que estaba
menstruando; no se puede andar descalza ni to-
mar cosas heladas; también dicen en mi casa que la
menstruacion es una sangre mala” (nifa de 12 anos,
comunicacion personal, medellin, mayo de 2020).

La concepcion de la menstruacion como un mal, como la
experiencia del horror no ha tenido limites. Algunos pue-
blos indigenas de Brasil y Guayana Francesa consideraban
que la menstruacion abundante se daba por causa de po-
sesion de demonios y el método utilizado para “remediar”
esta situacion era golpear con palos a la adolescente hasta
que finalmente esta se derrumbara desmayada. Otro de los
métodos se basaba en amarrar a la chica en un hormiguero
feroz para que las hormigas le extrajeran los demonios que
tenia dentro. En Australia se consideraba que todo lo que
una mujer menstruada portara o tocara era tan repugnante

50



que tenia el poder de matar al hombre que sin saber tocara
algo de ella, es por esto que las mujeres tenian completa-
mente prohibido acercarse a los objetos de los hombres y
si infringian la norma, pagarian con su vida (Frazer, 1981).

En uno de los talleres, un chico manifiesta que necesi-
ta saber, antes de prestarle la bicicleta a una nifa, si esta
menstruando porque, si lo esta, no podra prestarla para que
no se dane la cadena de la bicicleta. Al escuchar esta afir-
macion me di cuenta de que era una creencia comun entre
todos esos jovenes (E. M., comunicacion personal, Brasil,
agosto de 2021)

Entre los campesinos del Libano se arraigaba la creencia
de que las mujeres menstruantes causaban infinidad de des-
gracias, solamente su sombra era capaz de marchitar las flo-
res, secar los arboles y hasta paralizar las serpientes. Mon-
tarse en un caballo mientras se estd menstruando hacia que
el animal muriera o minimamente quedara atrofiado por
un periodo de tiempo. Los guaiqueries del Orinoco en Ve-
nezuela aseguraban que todo aquello que pisara una mujer
menstruada moriria y si un hombre pisara sus huellas, sus
piernas se inflamarian inmediatamente (Gallardo, 2012).

Entre los Nasa, pueblo indigena que habita el territorio
del Cauca en Colombia, la sangre menstrual es considerada
contaminante y sucia, por lo tanto es necesario separar a
las mujeres del resto de la comunidad, especialmente de los
hombres de quienes podrian absorber su fuerza vital hasta
enfermarlos (Gallardo, 2012).

51



En la Amazonia peruana, en las comunidades Cashi-
nawuas y Shipibo-Conibo, hasta 2016 se reportd la prictica
de la extirpacion del clitoris como ritual de la menarca o
pubertad. Con un cuchillo afilado mutilaban a la nina que,
entre otras, no tenia derecho a quejarse ya que si lo hacia
tendria la muerte segura dado que sus gritos atraian espi-
ritus malignos a toda la comunidad, en algunos casos, las
embriagaban de alcohol para que no sintiera, al parecer to-
davia una porcion de los Shipibo contintan llevando a cabo
esta practica.

En Alaska, la nina puber era apartada por un ano porque
se consideraba una criatura impura con la que nadie podia
tener contacto. En la tribu Bora de la Amazonia peruana,
se encerraba por varios dias a la nina que menstruaba por
primera vez, porque se consideraba que estaba poseida por
un espiritu del mal que la tornaba rabiosa. Para los Apache,
en Arizona, el rito de la menarca consistia en obligar a la
puber a bailar durante doce horas, en bloques de seis, con
un descanso de dos horas, llevando en los hombros piedras
pesadas, esto con el proposito de que la nina aprendiera a
sufrir. Es decir, con la primera sangre no solo se introduce
el sufrimiento, se entrena en el padecimiento, en la subor-
dinacion y en la obediencia, se imbuye el menosprecio ha-
cia si misma y la culpa queda como marca de vida.

Emma Chirix, pensadora maya que ha realizado estupen-
dos estudios sobre la sexualidad y el deseo, plantea que los
tabues han sido histéricos y politicos, han sido mecanismos

52



de control para mantener la dominacion, suelen ser percibi-
dos como sagrados y la violacién a estos como un acto sucio
y vergonzoso (Chirix, 2010, p. 179).

Existe un patriarcado originario ancestral,

que es un sistema milenario estructural de opresion
contra las mujeres originarias o indigenas

Lorena Cabnal

La nueva era trajo consigo el anoramiento de lo ances-
tral. No cabe duda que como humanidad nos haria muy bien
regresar a muchas pricticas anteriores, como el cuidado de
la vida, la siembra, las economias colaborativas, el reco-
nocimiento de Pachamama como origen de la vida misma,
etc., pero de ninguna manera podemos retornar o reforzar
costumbres atavicas que refuerzan la misoginia y los luga-
res de subyugacion historica de las mujeres. Es inquietante
ver como muchas mujeres que alrededor del mundo, des-
de una necesidad de caminar y experimentar lo femenino
como sagrado, retornan a las propias formas de violencia y
subyugacion, ahora triplemente romantizadas y solapadas
en discursos de trascendencia espiritual, perpetuando de
esta forma el circulo de violencia y opresion.

Desescribir la historia menstrual implica objetar y des-
vincularla de los relatos romanticos que obstaculizan la

53



construccion de un nuevo estatus que posibilite la expe-
riencia menstrual digna, para esto es necesario correr los
velos idealizadores de algunas practicas ancestrales, reco-
nocer, escuchar y dar valor a las voces de mujeres indigenas
que han denunciado las violencias patriarcales y machistas
a las que han sido sometidas desde hace siglos en sus comu-
nidades, esas mujeres que cuestionan las estructuras de po-
der y los mandatos indisputables, se reconocen y enuncian
como sujetas de derechos.

Insistentemente se plantea que el patriarcado fue una de
las consecuencias de la colonizacion en América Latina; sin
embargo, desde hace algan tiempo, mujeres indigenas de
Abya Yala®, precursoras del feminismo comunitario, han de-
nunciado que desde antes de la colonia ya existian opreso-
res y oprimidas, y plantean una critica hacia los esencialis-
mos étnicos basados en dualidades que se consideran como
irrefutables, dejando en el lugar de sagrado a las historicas
relaciones de poder al interior de las comunidades origina-
rias. Lorena Cabnal describe estos vinculos como marca-
dos por la '° falocracia, el patriarcado y la fuerte condicion
heteronormativa que define las relaciones entre hombres y
mujeres y de la propia comunidad con la Madre tierra.

La revision bibliografica que he llevado a cabo con ob-
jeto de este estudio, nos ofrece un panorama que no puede

9 Nombre original del que hoy se conoce como continente americano

10  Indigena maya-xinka, precursora del feminismo comunitario en
Guatemala.

54



ser mirado tan claramente como desde el lente del que dis-
ponen los feminismos comunitarios. Los cuestionamientos
que hacen las pensadoras indigenas y su construccion de
conocimiento posibilitan cuestionar las estructuras mas an-
tiguas que habian sido intocables y que han sostenido las
practicas patriarcales.

Veronica Hannco', asiente que existe el patriarcado an-
cestral y hace un llamado a las feministas para que al ha-
blar de descolonizacion no se plantee como un retorno a
algo romantico, a una vida feliz, sino llegar a un proceso
reflexivo y participativo para recuperar los saberes andinos
y ancestrales. Por su parte, Lorena Cabnal plantea repensar
lo milenario y la sacralidad como mujeres feministas comu-
nitarias para subvertir la ancestralidad, lo antiguo, lo que
siempre ha sido inamovible, invita a cuestionar aquello que
se nos ha presentado como sagrado, confronta la mirada
obediente de las mujeres indigenas hacia la mirada cosmo-
gonica y heteronormativa, los fundamentos filos6ficos y el
sistema de principios y valores de los pueblos originarios
que subyugan a las mujeres (Gargallo, 2015): “El feminismo
comunitario también es una corriente de pensamiento ori-
ginario que viene desde nuestras ancestras, como mujeres
transgresoras de todas las opresiones historicas del patriar-
cado originario” (p. 179).

Feministas aymaras bolivianas plantean que es urgente
la reflexion critica para conseguir que se trascienda la posi-

11  Mujer aymara, Instituto de Estudios de las Culturas Andinas.

55



cion historica situada que responsabiliza exclusivamente a
la colonia de todos los males de los pueblos indigenas y re-
cuerdan que antes de este evento las mujeres ya padecian el
machismo y el patriarcado de sus comunidades, lo que ellas
nombran como “patriarcado ancestral originario” (Garga-
llo, 2015) o el entronque patriarcal. Al respecto, Adriana
Guzman, una de las pensadoras feministas mas reconoci-
das, plantea:

Asumimos la categoria de patriarcado ancestral
como una posicion politica, como una herramienta
de lucha. Inicialmente la hemos definido asi porque
nuestros hermanos aymaras, quechuas, nos decian
que todo el patriarcado del que hablabamos habia
llegado con los espafholes. Y nosotras ya sabiamos,
teniamos en la memoria de nuestro cuerpo y en las
historias de nuestras abuelas, que no era asi. Plan-
teamos el entronque primero como una herramien-
ta para cuestionar a nuestros propios companeros,
para que ellos mismos encuentren también como se
habia ido construyendo finalmente este pacto pa-

triareal 2

Tan imprescindible la voz de las mujeres originarias para
desentranar las logicas ancestrales que legitiman las violen-
cias hacia las mujeres a traveés de practicas hegemonicas,
heteronormativas y misoginas. Objetar las estructuras de

12  https://www.nodo50.org/xarxafeministapv/?+Entrevis-
ta-a-Adriana-Guzman-y+.

56



poder primitivas ancestrales constituye un descalabro al
patriarcado, pues este ha sido un botin que pocos se han
atrevido a refutar en profundidad y que algunas disciplinas
cientificas estiman como referente idilico, considerandose
una insolencia su cuestionamiento.

Con respecto al taba menstrual, se tiene por hecho de
que las religiones tienen la principal responsabilidad; sin
embargo, y aunque son protagonistas en el sostenimien-
to del tabu hasta nuestros dias, este fue instaurando mu-
cho antes de Cristo. El antropologo estadounidense Allan
Court argumento en 1963 que el tabu comenzo, en parte,
porque los primeros humanos descubrieron que la sangre
menstrual estaba sucia; en sintonia, Gutierre Tibén (1984),
refiriéndose a la vinculacion de la sangre con espiritus ma-
lignos, da pistas de lo arcaico del asunto:

La antigiiedad de esta creencia se remonta con seguri-
dad al Paleolitico y mucho mas alla en el pasado del género
humano, con tabtes que incluyen la muerte de los trans-
gresores, desde luego mujeres, porque el temor a la sangre
menstrual es exclusiva de los varones (p. 32).

La aseveracion de la ultima frase de Gutierre me da pie
para citar a Kate Millet (1970) que plantea:

La mujer no acufi6 los simbolos con que se la des-
cribe en el patriarcado: el mundo primitivo como
el civilizado son masculinos y la idea cultural de la
mujer es obra exclusiva del varon. El hombre cre6
la imagen de la mujer que todos conocemos, adap-

57



tandola a sus necesidades. Sefialemos que estas re-
sultan, en gran parte, el temor que le inspira la “al-
teridad” de su compafiera, nocion que presupone
la existencia del patriarcado y la implantacion del
varoOn como norma humana, como sujeto absoluto
respecto del cual la mujer no es sino el “otro”; es
decir, un extrano (p. 106).

Efectivamente, los tabues y algunos mitos fundacionales
son expresiones de misoginia que, mas tarde en las socie-
dades civilizadas, se transforman en principios éticos y son
acogidos, entre otros, por la literatura para convertirse en
alimento para las racionalizaciones cientificas que han sos-
tenido por siglos al patriarcado; Pandora y el pecado origi-
nal de Eva son ejemplo de ello. Saber el momento exacto en
que las mujeres fueron inmersas en el tabt menstrual y su-
jetas a la sumision es casi imposible, intentar resolver esta
cuestion es utopico, seguramente hay una mezcla de todo,
es evidente que la fuerza simbolica necesaria para some-
ter estuvo relacionada con el arrebatamiento de las Diosas
y la subsecuente pérdida de la espiritualidad femenina. El
desprecio hacia la sangre menstrual esta férreamente intro-
yectado, y aunque el objetivo de la educacion menstrual no
es hacer que la humanidad ame la menstruacion, si puede
pretender resignificar, construir otros relatos que ayuden a
establecer una relacion mas amable con el cuerpo y con el
sangrado.

58



La educacion menstrual debe partir del reconocimiento
de la historia menstrual y las implicaciones en la psique in-
dividual y colectiva, conocer esto nos da la posibilidad de
entender las memorias que palpitan en la piel. El propdsito
mayor de este quehacer es desentrafiar las narrativas pa-
triarcales y derribar el tabu menstrual.

Es importante llevar a cabo practicas objetivas, libres
de romantizaciones, usar un lenguaje claro y adecuado sin
terminologias cientificas y sin eufemismos, porque cuan-
do los utilizamos estamos perpetuando el tabt menstrual
y fortaleciendo las creencias sobre la vergiienza del cuer-
po. Indagar por los tabues e imaginarios que atraviesan las
experiencias de la poblacion objetivo y promover las cons-
trucciones colectivas de nuevas narrativas menstruales que
favorezcan la apropiacion del cuerpo individual y colectivo.

59



Segundo Sangrado.
Dimension Biologica



El cuerpo femenino no puede solo verse como el lugar

de la reproduccion humana, sino que también es el territo-
rio de sintesis de la historia social de las mujeres

Olivia Lopez Sanchez

Con lo planteado en el capitulo anterior, podemos apre-
ciar como los discursos de la supuesta naturaleza del cuer-
po femenino han justificado la tirania, la exclusién y la
dominacion de estos. La concepcion de la mujer como ser
inferior se sostiene, en gran medida pero no exclusivamen-
te, desde textos biblicos y otros libros sagrados. Asi, Eva
nace de la costilla de Adan y es la causante de la desdicha al
persuadirlo de comer del arbol de la sabiduria, por lo cual
pierde su condicion divina y se convierte en una pecadora
que pagaria con el dolor de su vientre, es decir que quedaria
cautiva y reducida a su atero. La mexicana Olivia Lopez en
su libro De la costilla de Addn al ttero de Eva (2007) enuncia
como se fueron construyendo las narrativas cientificas des-

de la 6ptica de la inferioridad femenina:

Los Griegos la consideraron un macho inferior al

creer que su Uutero y ovarios eran un pene y testicu-

61



los invertidos, a esa anatomia anormal le sumaron
sus condiciones de humedad y frialdad que la ubi-
caron como un ser pasivo carente de razon y do-
minada por sus impulsos sexuales. La filosofia del
siglo XVIII la considero inferior por su poco juicio
y razon. La biologia del XIX la considero6 infrahu-
mana y anormal porque sus funciones fisiologicas
no respetaban las leyes de la naturaleza. De ahi en
adelante, fue pensada como un ser carente de alma,
razon, salud, moral y juicio, en consecuencia, no
tuvo derechos en un mundo pautado por las nor-
mas de los varones (p.3).

La construccion historica del cuerpo permite identificar
los fundamentos ideoldgicos que han llevado a concebir a
las mujeres como seres inferiores e incapaces en los planos
fisico, moral e intelectual. En todas las épocas se han de-
sarrollado teorias que plantean el cuerpo masculino como
perfecto y punto de partida, es decir, el cuerpo normativo.
Discursos cientificos desafortunados proliferaron en épo-
cas antiguas —e indudablemente en las actuales—, marcando
un principio ominoso y anormal propio de lo femenino.

Si nos remontamos en la historia, vemos como en la
cultura de la sociedad greco-romana, los grandes pensado-
res de la antigiiedad, crearon teorias que marcaron gran-
des huellas en las corrientes médicas hasta finales del siglo
XVIII; fueron esas teorias las que mostraron al mundo una
vision de inferioridad de la mujer, justificada por su condi-

62



cion biologica, diferente a la del hombre. Es asi como el sis-
tema de organizacion del discurso médico comienza a tejer
un universo simbolico que servira de base para la medicina
moderna, la cual comienza a nacer, precisamente a finales
del siglo XVIII (Camacaro, 2017, p.)

Plinio el Viejo fue de los primeros intelectuales en escri-
bir sobre las supuestas consecuencias nefastas de la mens-
truacion a nivel colectivo; entre 460 a 370 a.C., Hipocrates
represento el sangrado menstrual como “proceso de dese-
cho de fluidos corporales femeninos superfluos”; en el siglo
XVI, Andreas Vesalius, considerado el padre de la anato-
mia, ademas de que pensaba que el clitoris solo existia en
los hermafroditas, trazé vasos que conectaban la vagina y
los senos porque creia que la sangre menstrual se convertia
en leche. Estos y otros discursos, que obedecian a intereses
moralistas, constituyeron las verdades de las épocas ante-
riores que, de alguna manera, hoy dia podemos encontrar
restos de ellos, no solo en los discursos médicos y religio-
sos, sino también en los libros escolares, ya sea en la via de
la accion o de la omision. A continuacion, hago un recorri-
do por algunos planteamientos cientificos que nos permi-
ten entender como fue construido el discurso biologico vy
meédico sobre la corporalidad femenina y su sexualidad.

63



Efectivamente, los primeros textos cientificos reco-
gen los mitos y tabues primitivos y los reescriben con un
aire mas legitimo segun las coordenadas de la época. Es
asi como el tratado que conforma el corpus hipocratico de
la avanzada Grecia del siglo IV a. C. hacen referencia a la
menstruacion como una circunstancia peligrosa, contami-
nante y misteriosa. Por su parte, Aristoteles afirmoé en su
Tratado sobre la reproduccion que “la mujer es como si fuera
un varon deforme” y que “la descarga menstrual es semen,
pero en un estado impuro, es decir carece de un constitu-
yente y uno solo, el principio de alma. En el siglo XVI, en su
tratado Una breve y mas facil introduccion al juicio astrologico
de las estrellas, el médico y astronomo Claude Dariot afirmo
que la influencia que la luna tenia sobre las mujeres era una
prueba de que la mujer era un trabajo imperfecto de la na-
turaleza. Durante décadas se presumid que la patologia era
propia de la fisiologia femenina dado que se tenia por un
hecho que a la menor provocacion aparecia la enfermedad;
esta condicion era exacerbada durante la menstruacion, la
gestacion, el puerperio y la lactancia.

La idea de enfermedad, como ya lo he dicho, se ha es-
tablecido como una verdad hasta nuestros tiempos y es
reforzada continuamente, a través de los medios masivos
de comunicacion, los discursos médicos y las narrativas po-
pulares. Es coman encontrar en mi quehacer educativo a

muchas nifias que aun, sin tener la experiencia menstrual,

64



ya han construido una idea de este proceso como doloroso
y despreciable.

Yo no quiero que me venga la menstruacion, me da
miedo, es dolorosa y me da asco (nina de 11 afos,
comunicacion personal, Bello, Antioquia, diciem-
bre de 2020)

Lo peor de menstruar en el colegio es la incomodi-
dad y sensacion de que estas sucia (nina de 14 anos,
comunicacion personal, Medellin, abril de 2020)

De esta forma, fueron desarrollaindose multitud de
teorias que destinaban los cuerpos con utero al lugar de
inferioridad y a la maternidad como ideal de comple-
tud, reparacion y realizacion. Aun cuando se pasa de la
teoria de uno a dos sexos, la medicina le da una con-
sideracion a la menstruacién como patologica y debili-
tante, instaurando asi la supremacia masculina y defi-
niendo roles de género amparados en los discursos de la
“naturaleza” femenina. Al respecto, Eugenia Tarzibachi
(2017) menciona:

Desde que la menstruaciéon se torné una marca ro-
tunda del cuerpo de la mujer sin correspondencias
en el cuerpo del hombre, fue considerada una pato-
logia debilitante y un sangrado inutil (...), posicio-
nando al cuerpo de las mujeres como temporaria-
mente invalidas, débiles, enfermas y politicamente
desventajadas por la naturaleza de su cuerpo sexua-

65



do, nunca por las construcciones discursivas que le
cargaron a esa sangre. (p. 61)

Un ente protagoénico en la conservacion de la idea de
atrofia femenina y en la construccion y difusion de las na-
rrativas dominantes del cuerpo menstrual fueron y siguen
siendo las empresas de productos para la “higiene” feme-
nina, transnacionales que por décadas han presentado la
menstruacion como una crisis higiénica para cuya repa-
racion se precisa de multiples productos que cubran cual-
quier senal del cuerpo especialmente execrable. Asi, Euge-
nia Tarzibachi (2017) nos da un panorama de los supuestos
de dichas empresas transnacionales.

Consider6 al cuerpo menstrual como un cuerpo social-
mente desventajado por su biologia y defectuoso por natura-
leza. Para €l propuso tecnologias “reparadoras” que disimu-
laran mas comoda y efectivamente las evidencias perceptibles
de la menstruacion. Esa construccion se hizo sobre la base
del ideal corporal a-menstrual, masculino. (p. 41)

Dichas consideraciones de un ente que tiene amplio po-
der comunicativo se configuran en verdades que se asumen
colectivamente. En mis talleres de educacién menstrual, es
habitual encontrar nifias en periodo de pubertad manifes-
tando inconformidad con su cuerpo, lanzando comentarios
de desprecio acerca de sus o0rganos sexuales, en los que evi-
dencian cierta percepcion de incompletud, atrofia y la idea
religiosa de castigo. En el juego La aventura del 6vulo®® , una

13 Laaventura del 6vulo es un juego de mesa que tiene como propo-

66



herramienta de educacion menstrual que disefi¢ en 2017
para dinamizar el trabajo en las aulas de clase, una de las
tarjetas de pregunta dice:

La menstruacion:

A. Es vergonzosa

B. Es un proceso normal

C. Es un castigo divino

Lamentablemente muchas participantes eligen las op-
ciones A o C, confirmando asi que las ideas religiosas que
atraviesan la educacion familiar y escolar, y que son reto-
madas desde discursos capitalistas presentados en retoricas
modernas y atractivas (de esto hablaré mas ampliamente
en la dimension politica), contintian escribiendo el guién
al que debe estar sujeto el cuerpo de las hembras humanas.

sito entender lo que ocurre en el Gtero cuando comenzamos a menstruar,
a su vez cuestiona los roles de género y el machismo. Pueden conocer
mas en el sitio web: https: //www.princesasmenstruantes.com/la-aventu-
ra-del-ovulo/

67



Mes
Enfermedad
Necesidad
Sangre
Toallas intimas
Razones
Umillacion
Angustia
Colicos
Incomodidad
Opinion
Nacimiento

*Acrostico realizado por estudiantes del municipio de

Tumaco, Colombia

68



Cosas terribles se han dicho acerca del monstruoso
poder de las menstruaciones, cuya magia ya he dis-
cutido, de las que puedo repetir lo siguiente sin ver-
giienza: si la fuerza de la mujer comienza a fluir en un
eclipse solar o lunar el dafio sera irremediable, y aun
si no hay Luna, la relacion sexual es pestifera o fatal
para el hombre; la purpura es contaminada por mu-
jeres menstruando, asi de grande es su fuerza. Pero
en otras ocasiones durante el periodo menstrual, si
las mujeres caminan desnudas a través del campo,
gusanos, escarabajos y otras pestes se eliminan. Me-
trodorus de Scepsis dice que eso fue descubierto en
Capadocia durante una infestacion de escarabajos
cantaridos, y las mujeres caminaron a través de los
campos con sus vestidos levantados por encima de
sus nalgas (Plinio el viejo, en Iglesias, 2009, p. 283)

La menstruacion ha sido objeto de preocupacion de cien-

tificos y estudiosos de todas las épocas. Al ser un fluido sin

correspondencia en el cuerpo normativo se especuld y se

plantearon teorias que condenaban los cuerpos menstruan-

tes a un lugar inferior, de menor capacidad de raciocinio y

carente de inteligencia, y eso lo mencioné anteriormente

cuando describi algunos de los primeros postulados e ideas

de la medicina griega (Plinio, HipoOcrates, Paracelcus, Aris-

toteles). Hasta mediados del siglo X VIII, prevalecieron tres

modelos explicativos de 1a menstruacion:

69



La teoria Catartica: consideraba la menstruacion como
un medio de liberar a las mujeres de una materia impura
que se acumulaba constantemente en el cuerpo y podria
envenenarlo. Al mismo tiempo, ese fluido resultaba ser un
veneno para las plantas, los animales y los hombres.

La teoria pletorica: sostenia que la menstruacion era un
efecto vinculado a la capacidad de las mujeres de acumular
mads sangre nutritiva, buena y saludable de la que necesi-
taban. Esa sobreabundancia de sangre llamada plétora se
generaba en todo el cuerpo y, especialmente, en el atero
(Tarzibachi, 2017). En esta explicacion sugieren que la san-
gre menstrual es buena, sin embargo, ponen de manifiesto
la supuesta imposibilidad del cuerpo femenino de estar en
equilibrio.

La teoria iatroquimica: explicaba la sangre menstrual
como un fermento especifico que producia un shock cada
mes en la sangre, generando dolor en el vientre y sensacion
de calor. Ademas se consideraba que ese fermento era con-
secuencia del pecado de Eva por desobedecer y comer la
manzana prohibida. Segun esta teoria, la sangre menstrual
bajaba para recordar a las mujeres el pecado original.

En el siglo XX volvio a tener vigencia la teoria de la su-
puesta toxicidad bacteriana de la sangre menstrual. Esta hi-
potesis fue propuesta inicialmente en 1920 por el médico
Bela Schick, quien plante¢ la existencia de las menotoxinas
en la menstruacion, veinte afios después, el antropologo in-
glés Ashley Montagu afirm6 que a causa de esa toxicidad

70



las mujeres menstruantes secaban plantas, agriaban el vino
y causaban que la cebada sumiera, trayendo nuevamente el
entramado de supersticiones que habitaron los discursos
cientificos de los primeros siglos: “las menotoxinas no fue-
ron mas que los términos simbodlicos de una creencia po-
pular en la contaminacion, un simbolo cientifico para las
fuerzas que, en otros tiempos, eran llamadas contamina-
cion espiritual, veneno psiquico, o castigo divino” (Iglesias,
2009, p. 284).

A finales de 1800, Mary Putnam Jacobi, feminista, su-
fragista y una de las primeras mujeres graduadas en la es-
cuela norteamericana de medicina, demostro que las teo-
rias de la menstruacién como proceso de evacuacion de un
material acumulado que podia generar toxicidad estaban
erradas (Iglesias, 2009). En sus estudios evidenci6 que la
sangre se acumulaba en los plexos periuterinos esperan-
do un embarazo, cuando esto no ocurria la sangre debia
ser eliminada por el organismo. Ademas de esto, llevo a
cabo una serie de experimentos para identificar los cam-
bios que ocurrian en los cuerpos menstruantes y concluyo
que, durante la menstruacion, el cuerpo no sufria ninguna
alteracion en sus funciones generales, un importante apor-
te en una época en la que se pensaba que la menstruacion
causaba graves alteraciones a las mujeres. Sin duda, los
aportes de Mary Putnam Jacobi dieron paso a posteriores
investigaciones y hallazgos que comenzaron a desmantelar

las retoricas supersticiosas acerca de la menstruacion. Por

71



ejemplo, en 1908, los médicos Fritz Hitschman y Ludwig
Adler de la Universidad de Viena, dieron a conocer un es-
tudio realizado en el que demostraron que el endometrio
estaba constituido por un aspecto que cambiaba en forma
continua y describieron dos capas: la compacta y la espon-
josa, y cuatro fases de acuerdo con los cambios histologi-
cos observados: fase posmenstrual, fase de intervalo, fase
premenstrual y la menstrual. Unos anos después, los médi-
cos Edward Allen y Edward A. Doisy de la Universidad de
Washington, demostraron que el estrogeno causaba el cre-
cimiento y desarrollo del endometrio y que la hemorragia
uterina era posterior a una caida en la concentracion de los
estrogenos (Iglesias, 2009).

Es importante mencionar que las teorias cientificas
construidas acerca de l1a menstruacion han constituido el
insumo patriarcal de mayor obstinacion para la demos-
tracion de la supuesta inferioridad de las mujeres. El sur-
gimiento del feminismo a mediados del siglo XIX, mar-
c6 el principio de un arduo camino para dignificar los
cuerpos nacidos con utero, fue entonces que las mujeres
comenzaron a luchar por sus derechos y a ganar lugares
en las universidades, plantearon discusiones y cuestio-
namientos académicos y sus trabajos investigativos co-
menzaron a incidir en las ciencias; una tarea nada facil
en un campo cientifico reinado por hombres, definido
por hombres y donde la palabra y la letra de las mujeres
era constantemente saboteada y ahogada (recordemos

¥ 7]



los casos de Michalina Wistocka't, Esther Lederberg',
Margare Sanger'®). S6lo hasta el siglo XX, se reconoce a
las mujeres la condicion de sujetos de derecho y aun en
el siglo XXI seguimos reclamando que se haga efectivo.
La medicina como ciencia ha tenido un papel protagoni-
co en la subestimacion de las mujeres, en una edicion de
la Revista de la Sociedad Espanola de Nefrologia resalta-
ron las contribuciones de las mujeres en la medicina y
planteaban que:

Metrodora (c. 200-400), cuya identidad se desconoce
mas alla de su nombre, fue una médica griega autora del
texto médico mas antiguo conocido escrito por una mujer,
sobre las enfermedades y los cuidados de las mujeres, que
aport6 contribuciones decisivas en la etiologia y la sintoma-
tologia de las enfermedades y fue ampliamente referencia-
do por otros escritores de medicina en las antiguas Grecia y
Roma, y también en la Europa medieval.

A pesar de estos antecedentes, cuando la medicina paso
a ser una ciencia universitaria, la mujer fue excluida, y no
fue hasta finales del siglo XIX cuando se obtuvieron, de for-
ma muy puntual y con gran revuelo, los primeros titulos
femeninos de licenciatura en Medicina. La primera en con-

seguirlo fue Elizabeth Blackwell, de origen britanico, en la

14  Médica especialista en ginecologia y sexologia que fue censurada
por escribir El arte de amar.

15  Enfermera estadounidense y activista a favor del aborto. En 1916
abrid en Nueva York la primera clinica de control de natalidad en los Esta-
dos Unidos, por lo que fue detenida.

73



Universidad de Ginebra de Nueva York en 1849. En 1864, la
afroamericana Rebecca Lee Crumpler se licenci6 en la Uni-
versidad de Boston. Casi 20 afios después, en 1882, 1o logro
en Espana la catalana Elena Maseras, aunque finalmente
acabo dedicandose a la ensenanza por impedimentos bu-
rocraticos para ejercer la medicina. (Martin-Gomez, Garcia
Agudo y Arenas Jiménez, 2019, p. 15)

Aunque las nuevas teorias que se daban en el campo de la
medicina y que demostraban la incompetencia de los postu-
lados anteriores, el tabt continu6 presente en los discursos
y practicas de la medicina. En los anos 70, a las mujeres
menstruantes se les impedia donar sangre porque se creia
que la sangre donada durante el ciclo menstrual contribuia
a destruir los globulos rojos, es decir, que tenia un efecto
hemolitico. Asimismo, hasta mediados de los anos 80, en
algunos hospitales con laboratorios de rayos X, se creia que
las asistentes menstruantes no debian manipular las pelicu-
las de rayos X.

74



Miedo

Estrés

Nerviosa

Sudor-sangre

Temor

Rabia

Urgencia

Aburrida

Cuidarse

Intimidad

Ostigacion, olor

Nostalgia

*Acrostico realizado por estudiantes del municipio de

Remedios, Antioquia, Colombia

75



Habitualmente es conocido como aparato reproductor,
definicion impuesta por la ciencia patriarcal y que deriva
en una estrategia para ejercer control sobre el cuerpo de las
mujeres y sostener la idea de la sexualidad con fines repro-
ductivos. A través de la produccidén e imposicion de narrati-
vas dominantes, las representaciones meédicas dieron lugar
a una unica forma de comprender el cuerpo de las hembras
humanas, reduciéndolo a la reproduccion y mutilando sim-
bolicamente los érganos que nos son atributo de esta.

Generalmente en mis espacios educativos hablo de orga-
no sexual femenino. Opté por esta triada después de un ca-
mino largo de experiencias y analisis motivada por la trans-
formacion en los significantes de nihas y mujeres antes que
la exactitud biologica. Me explico un poco: todos los entes
que educan han hablado de aparato reproductor femenino, y
es comun que la palabra aparato sea entendida como objeto,
dado su propio concepto y uso cotidiano, si a esto le suma-
mos que habitamos en un mundo en el que las mujeres han
sido objetualizadas, capitalizadas y tratadas como mercancia,
poner la palabra aparato (objeto) en un 6rgano que hace par-
te de la sexualidad (mercantilizada y ultrajada) constituye en
el &mbito simbolico una afirmacion que refuerza y normaliza
las practicas que atentan contra los Derechos Humanos de
mujeres y nifnas. Por otro lado, cuando se utiliza la palabra
“reproductor” se esta imponiendo el mandato heteronor-

mativo y de la maternidad como conclusion, sosteniendo

76



de esta manera toda la historia de violencias que he descrito
hasta ahora; finalmente la palabra femenino, que implica una
categoria de género, se debe a una imprecision del discurso
biomédico que designa un mandato a quienes nacen con ute-
ro, la palabra correcta entonces, segun aquello que se supone
pretendian designar seria “hembra humana”.

En respuesta a esto y a las historias de dolor, enajenacion
y verglienza narradas por las mujeres en los espacios que
he facilitado, comencé a hablar de 6rgano sexual femenino.
Organo para incentivar la comprension como unidad, dado
lo comun que resulta que las mujeres crean que utero, vagi-
na y vulva son independientes entre si; especialmente con
el atero pasa que hay muy poca apropiacion, consecuencia
de la enajenacion y desposeimiento alimentado por el ejer-
cicio del Estado, la iglesia y el poder biomédico. Cuando
creé el libro Jardines Magicos'® , lo hice motivada por los
multiples casos que acompané en via a la reapropiacion del
utero y del cuerpo.

A mime sacaron el Gitero a pesar de que mi complicacion
era menor. El médico me pregunto si tenia hijos, le dije que
si y entonces me respondi6: “ah, entonces podemos sacar
su utero, porque el atero sirve para dos cosas: para tener
hijos y dar problemas” (mujer de 36 afios, comunicacion
personal, Medellin, marzo de 2018).

En este orden de ideas, lo enuncio como sexual para ha-
bilitar y legitimar la sexualidad y el placer historicamente

16  Libro de ateros en forma de flores para colorear.

77



negado para las mujeres, abstrayéndolo del mandato hege-
monico de la maternidad y transformando las narrativas li-
mitantes; la sexualidad y el erotismo como una expresion
natural de la vida y la maternidad como lo que es, una op-
cion. Esto cobra especial relevancia cuando hablamos de
derechos sexuales y, entre ellos, el goce y placer.

En aras de avanzar en la transformacion de los significan-
tes, me ha resultado importante continuar utilizando la pa-
labra femenino, dado que es un lenguaje cercano a las ninas
y que me permite traer discusiones acerca de los mandatos
heteronormativos sociales de lo que implica ser “femenina”.
En sintesis, hablar de 6rgano sexual femenino ha sido un
paso importante en la emancipaciéon del mandato hetero-
normativo, la habilitacion a las experiencias sexuales sin la
carga reproductiva y en la transformacién de las narrativas.

Es importante mencionar que durante los anos que lle-
vo trabajando y construyendo educaciéon menstrual, me he
metamorfoseado muchas veces, seguramente en un par de
afnos estaré proponiendo unas narrativas distintas a las hoy
planteadas.

La apropiacion del atero es una inquietud que toma
mucha fuerza actualmente. Movimientos de mujeres en
muchas partes del mundo y en especial en América Latina
procuran la recuperacion y apropiacion del espacio cuerpo
territorio, retomando lo que ha sido usurpado y controlado

78



por instituciones patriarcales como el Estado, la ciencia, la
iglesia y la familia en cabeza del marido que, durante siglos,
legislaron y controlaron la funcion y pertinencia de este Or-
gano propio del cuerpo de las hembras humanas. Controlar
el utero ha significado controlar la reproduccion, la mano
de obra del capital,

la productividad de las mujeres, la sexualidad, el placer...
Y entonces tenemos que recordar la pildora como una es-
trategia de productividad del capital, la implantacion de
meétodos anticonceptivos subdérmicos en ninas de hasta 10
anos, los abortos selectivos y la prohibicion del aborto, las
histerectomias forzadas, la maternidad controlada en Chi-
na con el Gnico hijo, la violencia obstétrica y el alquiler de
vientres.

La ciencia, a través de experimentos, practicas de vivi-
seccion y posicionamiento de retdoricas agraviantes, aporto
significativamente a la desapropiacion del Gtero por parte
de las mujeres y la consecutiva apropiacion por parte de los
entes institucionales patriarcales anteriormente mencio-
nados. Fue denominado como vagabundo que recorria el
cuerpo atraido por 6rganos que presentaban mayor hume-
dad, origen de la histeria, la demencia y la incapacidad que,
al ser considerada una enfermedad, recae exclusivamente
en las mujeres; ahora bien, dicha “enfermedad” se originaba
a causa de la insatisfaccion sexual, pero al mismo tiempo el
placer y el goce femenino estaban censurados y penaliza-
dos. Una mezcla toxica de ciencia y religion le otorgaron a

79



la histeria una connotaciéon abominable llevando a la con-
dena a cientos de mujeres en la edad media: “las mujeres
que poseian sintomas de histeria eran acusadas de brujeria
y llevadas a la hoguera. Se sustentaba que el diablo habia
penetrado en la naturaleza de la mujer y por esa causa fue-
ron perseguidas y hostigadas como hechiceras” (Camacaro,
2017, p. ).

La excesiva atencion puesta en el utero derivo en lo que
Daisy J. Camacaro’ describié como tterocentrismo, una for-
ma de manipulacién y justificacion de ideologias direccio-
nadas a oprimir los cuerpos femeninos. En el siglo XIX, el
médico Baltasar de Viguera aseguraba que la estructura or-
ganica de las mujeres propiciaba una excitabilidad nerviosa
que, de no ser controlada, las conduciria a cometer excesos
morales que desembocaban en patologias, regularmente del
utero (Lopez, 2010). Entre los siglos XVIII y XIX, enton-
ces, encontramos como los casos de depresion y suicidio de
mujeres durante el periodo llamado “moda de la melanco-
lia” estuvieron relacionados con el supuesto poder siniestro
del atero. En 1826, W. P. Dewes describi6 las dificultades a
las que se enfrentarian las recién menstruadas debido a la
fuerte influencia que el itero podia ejercer sobre el resto de
su organismo:

Para ella, el periodo de la pubertad esta frecuentemen-
te repleto de demonios; ella esta expuesta a irregularidades

17  Docente investigadora del Instituto de Altos Estudios “Dr. Ar-
noldo Gabaldon”. Ministerio de Salud. Maracay, Venezuela.

80



de su menstruacion, y amenazada severamente de sus con-
secuencias. Ha sido manejado desde tiempo inmemorial
que el utero ejerce un poder supremo sobre cada uno de
los otros sistemas; y los gobierna con un balance no menos
caprichoso que potente (Iglesias, 2009, p. ).

Los relatos misoginos fueron extensos y se mantuvie-
ron con fuerza durante varias décadas. Los griegos aduje-
ron que el atero tenia una tendencia a deambular y oca-
sionar una especie de vapores toxicos cuando no cumplia
su fin, procrear. Principalmente Platon describio el utero
como ansioso de engendrar y con una tendencia a la irri-
tabilidad que impedia la respiracion, ocasionando mareo,
dolor en el corazén, pérdida de la voz, desatando maltiples
enfermedades; para todas estas sintomatologias, casarse
resultaba ser la cura. Quinientos anos mas tarde, Areteo de
Capadocia sostenia las mismas teorias del atero erratico
describiéndolo como un animal dentro de un animal. Pero
las violencias no solo fueron discursivas, en el siglo XVII
el médico Italiano Gabriel Falopio fue acusado de prac-
ticar la viviseccion en sus metodos de investigacion con
mujeres condenadas a la pena de muerte. De igual forma,
en el siglo XIX, el llamado padre de la ginecologia, James
Marion Sim, fue acusado de utilizar mujeres negras escla-
vizadas para llevar a cabo sus experimentos, frente a este
ultimo caso, se han llevado a cabo juicios simbolicos como
la retirada de la estatua que yacia en Central Park en Nue-
va York en 2018.

81



A modo de conclusion, se puede decir que la educacion
meédica como actividad social se sustenta en supuestos de
género que se corresponden con las normas, valores e ideo-
logias patriarcales predominantes: “es mejor sacarselo, el
utero es muy problematico, me dijo el médico. A los dos
dias ya me habian hecho la histerectomia” (mujer de 41
anos, comunicacion personal, Medellin, agosto de 2018).

El ciclo menstrual ovulatorio es una fuente poderosa de
autoconocimiento para quien asi lo decide. Durante mucho
tiempo he monitoreado y registrado mi ciclo, logrando iden-
tificar patrones de conducta, niveles diferentes de concentra-
cidén y accion, diversas manifestaciones libidinales, secrecio-
nes y olores distintos en cada una de las fases. Fueron casi dos
anos en los que anotaba en mis libretas lo que sentia y sofiaba
en cada fase, filtrando principalmente los aspectos emociona-
les, sexuales y los cambios fisicos. Luego dejé las libretas de
registro y comencé a descubrirme narradora, inicié entonces
un proyecto personal que denomine “Estados de un ciclo” con
el fin de continuar autodescubriéndome por medio de las le-
tras emergidas desde el utero. Al mismo tiempo, acompanaba
desde la psicoterapia y los procesos grupales a diversas muje-
res que identificaban el camino de la conciencia ciclica como
forma de conocimiento de si mismas.

Sin embargo, toda esa riqueza que puede contener el pro-
ceso de auto-observacién por medio del ciclo menstrual ovu-

82



latorio comienza a desvirtuarse entre los multiples relatos que
restringen la pluralidad de los cuerpos e impone una unica
forma de ser y experimentar dicho proceso. De un saber nega-
do y restringido al dominio médico, pasamos a encontrar cen-
tenares de libros, supuestos y posteos en redes que describen
las fases del ciclo y la forma como se deberia sentir en cada
una de ellas, para esto se mixturan teorias arquetipales con
estereotipos de género (cosa que resulta un sacrilegio para los
estudiosos de lo arquetipal) que refuerzan mandatos y hege-
monizan el sentir; en muchos casos la narrativa dominante
sigue siendo la capacidad de fecundar del ttero y la menstrua-
cion leida como la consecuencia del 6vulo que no fecundo.

Es importante recordar que el ciclo se compone de cua-
tro fases: menstrual, preovulatoria (folicular), ovulacion
y lGtea, y cada una de estas tiene unas implicaciones dife-
rentes en el Ambito emocional. Dos hormonas predominan:
estrogenos y progesterona. Los estrogenos se traducen en
productividad, mientras que la progesterona no le sirve al
sistema capital. Cada persona, a partir de sus experiencias
vitales, transita las fases de una forma u otra, los ciclos son
diferentes y una primavera no es igual que otra.

No voy a escribir lo que ya esta escrito, si desean pro-
fundizar en el tema del ciclo menstrual ovulatorio les re-
comiendo leer Como mejorar tu ciclo menstrual (2015) de
Lara Briden. En ese texto se explica certeramente lo ocurre
en el Gtero y en el cerebro cada vez que ovulamos y mens-
truamos.

83



La vulva no fue ignorada, sino difamada primero
con enorme esfuerzo y a continuacion negada
hasta provocar la opinién errada y absurda

de que no valia la pena hablar de ella

Mithu M. Sanyal

Multiples censuras y violencias se han instalado como
sistemas normativos frente a la genitalidad femenina. En
muchos territorios de América Latina, a las ninas se les re-
pite desde temprana edad “jno se toque, cochina, caca!”. La
vulva, habitualmente llamada vagina o por cuanto térmi-
no despectivo, objetualizado propio del consumo se pueda
imaginar, ha sido motivo de bochorno para las mujeres y la
inspiracion para cientos de relatos de odio. Generalmente,
cuando estoy en las aulas de clase y trabajo con la vulva
mensajera'®, pregunto a las chicas si saben como se llama
cada una de las partes del 6rgano sexual femeninoy comun-
mente las ninas creen que la vulva es la vagina, solo unas
pocas identifican el orificio uretral y el canal vaginal. La
mayoria de las ninas expresan sentir vergiienza de tocar o
mirar la vulva, incluso de hablar del tema, creen que es algo

sucio y pecaminoso.

18  Herramienta pedagogica que disenié en 2016 para ensefar el
organo sexual femenino y que en su interior contiene mensajes para las
participantes de los talleres.

84



;Como le llaman a la vulva en tu comunidad?

Cuca, panocha, pan, torta, cucaracha, chocha, quesadilla,
concha, arepa, cosita, galleta, vagina. Participantes de la Es-
cuela de Ninas Poderosas™®.

Los discursos religiosos continuan fuertemente atrave-
sados en las construcciones de la corporalidad femenina,
sosteniendo creencias atavicas, creando barreras que ena-
jenan y fracturan la percepcion del cuerpo y el placer. Los
relatos mitologicos de pueblos antiguos sentaron las bases
sobre las cuales psicoanalistas, filosofos, médicos y cientifi-
cos hicieron descripciones posteriores. La vagina dentada,
la herida que no sana, el complejo de castracion y la envidia
del pene, entre otras, son un ejemplo de teorias patriarcales
androcéntricas que, justificadas en un supuesto temor a los
desconocido, crearon todo un entramado cultural de asco,
repulsion y desprecio hacia la vulva. Kate Millet (1970) lo
describe de la siguiente forma en su libro Politica sexual:

Segun los pueblos primitivos, los 6rganos genitales fe-
meninos son una herida que todavia sangra, provocada (de
acuerdo con algunos) por un pajaro o una serpiente que
mutilé a la mujer, dejandola en su estado actual. Se dice hoy
vulgarmente que la vagina es una “raja”. La teoria freudiana
describe la sexualidad femenina en funcion del complejo
de “castracion”. Numerosas prohibiciones de tipo religioso,
cultural y literario manifiestan la ansiedad y repugnancia

19  Un espacio de educacion virtual que facilita el Proyecto Prince-
sas Menstruantes

85



que despiertan los organos genitales de la mujer en las so-
ciedades patriarcales. (p. 107)

La vulva carece de lugar en la historia, en los manua-
les de ginecologia, en las clases de anatomia, en las pala-
bra cotidianas que refieren la genitalidad femenina, en la
conciencias de la corporalidad; la vulva ha sido borrada,
invisibilizada y disgregada en la palabra vagina; a su vez, la
vagina ha sido sobrevalorada cuando se le otorga la respon-
sabilidad absoluta del orgasmo femenino, orgasmo descrito
por Freud **como indicador de madurez en las mujeres, pa-
tologizando, de esta forma, el deseo femenino, asegurando
la heterosexualidad y 1a maternidad hegemonica.

La invisibilizacién y la negacién de la genitalidad exter-
na constituye un arma de control politico de la sexualidad
de las mujeres, a la que hombres de la ciencia —antiguos y
contemporaneos— han contribuido a consolidar esta forma
de opresion. Es preciso afirmar que de ninguna manera co-
rresponde a una inocente omision; en las logicas patriar-
cales la vulva no es un atributo de la fertilidad ni ocupa un
lugar en la logistica para llegar a la fecundacion. La vagina
importa porque es el canal hacia la fecundaciéon y el domi-
nio heteropatriarcal, mientras que la vulva solo le sirve al
placer.

Aristoteles aseveraba que tnicamente el hombre dispo-
nia de la energia necesaria para desarrollar 6rganos sexua-

20  En el libro Tres ensayos sobre teoria sexual, Sigmund Freud des-
cribi6 el orgasmo vaginal como “maduro” y el orgasmo clitoriano como
“inmaduro”

86



les completos, mientras que Galeno sugeria que el organo
genital femenino era como un genital masculino pero in-
vertido. Lacan afirmaba que si no se tenia pene se carecia
de o6rgano sexual verdadero, Freud planteaba que si a un
hombre se le quitaba el pene se obtenia una mujer.

Mithu M. Sanyal (2009) en su libro Vulva: la revelacion
del sexo invsible, cuenta que llevo a cabo una serie de en-
sayos con diferentes grupos de cientificas en los cuales les
solicito que dibujaran la vulva y el resultado fue que ningu-
na logro finalizar la grafica, pero en cambio podian dibujar
penes con facilidad. Concluyendo asi que aquello que no
puede ser comprendido tampoco puede ser representado
ni, sobre todo, transformado:

En sentido estricto diremos pues que no existe nin-
guna simbolizacion del sexo de la mujer como tal.
En caso, la simbolizaciéon no es la misma, no tiene
el mismo origen ni la misma forma de acceso que la
simbolizacion del sexo del hombre. Y esto es por-
que el imaginario s6lo provee una ausencia alli don-
de en otros casos hay un simbolo muy destacado
(7).

Efectivamente, los planteamientos tedricos dominantes
encabezados por el falogocentrismo del psicoanalisis freu-
diano y lacaniano despoja a las mujeres de representaciones
simbolicas que les sean propias, sumiéndolas en estadios fa-
locéntricos que niega, invisibiliza y deslegitima el universo
de la sexualidad femenina, con unas lamentables repercu-

87



siones en la construccion de identidad del sujeto mujer a
nivel individual, social y cultural. Susan Morgan realiz6 un
estudio sobre el sexismo en la anatomia con estudiantes de
medicina de las universidades de Cardiff y Descartes de Pa-
ris, en el que se analizaron diez libros contemporaneos de
anatomia con el fin de identificar como la anatomia de la ge-
nitalidad femenina esta subrepresentada en descripciones
reproductivas, manteniendo la idea del cuerpo masculino

como norma:

Llegamos a la conclusion de que la mayoria de los
libros de texto de anatomia actuales todavia tienen
sesgos de género y carecen de informacion soma-
tica y psicosocial relevante para la buena prictica
médica. Como consecuencia, los futuros médicos
estaran mal informados sobre las diferencias rele-

vantes entre hombres y mujeres. (Anat, 2014, p. )

En el mismo estudio se cita a O’Connell et al. (1998,
2005) que, después de investigaciones en el mismo tema,
concluyeron que las descripciones tipicas del clitoris en los
libros de texto carecen de detalles e incluyen inexactitudes.
Ademas, informaron que, si bien los textos describen com-
pletamente la anatomia masculina, s6lo brindan diferencias
entre hombres y mujeres en lugar de una descripcion com-
pleta de la anatomia femenina.

Asi entonces, bajo estas logicas que se han encubierto,
amparado y escudado pricticas de lesa humanidad como la

88



ablacion femenina o mutilacién genital femenina (MGF)?!,
definida por la Organizacion Mundial de la Salud como la
extirpacion parcial o total de los genitales externos femeni-
nos u otro tipo de lesion a los 6rganos genitales femeninos
por razones culturales o de otro tipo, pero no médicas.
Entre otras cosas, es importante mencionar que la cliri-
dectomia (un tipo de ablacién) se practicaba con el objetivo
de “curar” la histeria y la masturbacion femenina, y —como
lo mencioné en la dimension historica y cultural- algu-
nas comunidades llevaban a cabo esta practica como ritual
de iniciacion de la menarca. Al respecto, Daisy Camacaro
(2007) menciona: Al pasar de los siglos y hasta mediados
del siglo XX, pese a los avances cientificos, las teorias regu-
ladoras del saber y de la practica médica continuaron con
la certeza de que la condicion normal de la mujer era la en-
fermedad y, no repararon en utilizar medidas tan drasticas
y crueles como la “ovarioctomia”, la “clitoridectomia” en
fin, las intervenciones quirurgicas se hicieron norma, sin
importar las consecuencias. Isaac Baker Brown, presidente
de la sociedad médica de Londres, puso de moda en Europa
y también en Estados Unidos: la “clitoridectomia” como via
para evitar la masturbacion. Al respecto de estas mutilacio-
nes genitales femeninas, Dolores Juliano (2007), refiere:

21 Informaciéon sobre la mutilacion genital femenina: https://
www.unfpa.org/es/resources/preguntas-frecuentes-sobre-la-mutilaci%-
C3%B3n-genital-femenina mgf.

89



Esa practica, por razones diferentes, pero con los
mismos resultados de imposibilitar el goce feme-
nino, habia sido frecuente en nuestra propia socie-
dad hasta mediados del siglo XX. Era una prictica
quirurgica aceptada y dependia del criterio médico
determinar qué tamano de clitoris era “normal” y
extirpar lo excesivo. También se practicaban histe-
rectomias y extirpaciones de Giteros como terapias
aconsejables para combatir afecciones tales como
las crisis nerviosas, la masturbacion o la bulimia.

(p-4)

Podria afirmarse que la vulva carece de representacio-
nes porque es poseedora de un organo tan poderoso que
deja sin argumentos a todas las teorias falocéntricas de la
sexualidad femenina, por ende, la mutilacion fisica y sim-
bolica fue el recurso para consolidar las formas de poder
hegemonicas.

Respecto al clitoris, el ambito cientifico se ha caracteriza-
do por la habitual manera de dar un paso y retroceder dos, es
asi como a finales del siglo XVI, la medicina avanza en el re-
conocimiento del clitoris como parte normal de la anatomia
femenina que, hasta ese entonces, habia sido descrito como
una patologia asociada a las personas intersexuales (herma-
froditas) o las lesbianas. En el afio 1901, el libro Anatomia de
Gray incluy¢ el clitoris, pero lo retir6 en la edicion de 1948;
este tipo de situaciones muy comunes se daban como conse-
cuencia de las normas de higiene social, moralidad y, sobre

90



todo, por el peligro que representaba este organo para las
estructuras conservadoras. Por otro lado, varios anatomistas
se han declarado los descubridores del clitoris entre ellos Co-
lombo, Fallopia, Swammerdam y de Draa, pero fue en 1987
cuando Josephine Lowndes Sevely describe detalladamente
las parte que compone este organo desmintiendo la teorias
que lo describen como de un pequeno pene” (Pastor, 2020).

Llegado a este punto, podemos afirmar que nombrar
el clitoris, resaltar sus atributos, visibilizar su anatomia y
cuestionar las narrativas y omisiones en torno a ¢él, es una
accion revolucionaria que fortalece el proceso de la sobera-
nia del cuerpo, que revindica la sexualidad femenina, que
libera de la opresion y que sana las memorias de dolor. Ade-
mas, constituye una oportuna forma de resistir a la mutila-
cion genital tanto fisica, como emocional y simbolica del
placer y el deseo femenino.

Respecto a esta dimension, he encontrado en mi prac-
tica de educacion menstrual, ninas, jOvenes y mujeres que
no reconocen sus organos sexuales ni internos ni externos,
es habitual escuchar a figuras de autoridad en temas de los
derechos sexuales y reproductivos llamar a la vulva vagina.
La educacion sexual es precaria y, aun en espacios progre-
sistas, el foco sigue siendo los métodos anticonceptivos, la
prevencion de ETS y el derecho al aborto. Las definiciones
de menstruacion que plantea el sistema medico en la actua-
lidad siguen siendo en via de la capacidad de fecundar, en
via de la reproduccion y de lo heteronormado.

91



El abordaje de la dimension bioldgica requiere de espe-
cial creatividad e implementacion de didacticas que gene-
ren un espacio cdlido, divertido y seguro. Es necesario tener
en cuenta que la informacion aportada desde los escenarios
escolares, médicos y familiares ha estado reducida a la di-
mension bioldgica sin las compresiones aqui planteadas. La
informacion se ha entregado de forma poco oportuna y ha-
bitualmente bajo un ambiente de vergiienza e incomodidad.

Es absolutamente necesario la desconstruccion de las
narrativas biologicistas e higienicistas hegemonicas que li-
siaron simbolicamente los cuerpos de las mujeres y los en-
rutaron hacia una unica posibilidad: la maternidad y, por
ende, la heterosexualidad. En la practica de la educacion
menstrual, el cuerpo de las mujeres tiene que ser resignifi-
cado y dignificado; nombrar adecuadamente la genitalidad,
incentivar el autocuidado, el mutuo cuidado, la autogestion
de la salud y construir nuevas narrativas que provea de
otros atributos a la menstruacion diferentes a la fertilidad
son elementos esenciales. Del mismo modo, los 6rganos se-
xuales no pueden llevar soterradamente la demanda de la
reproduccion. En una sociedad que ha obligado a las muje-
res a parir y les ha planteado la maternidad como via de rea-
lizacion personal, es necesario revolucionar el lenguaje so-

bre nuestros Cucrpos y credr nuevas formas de comunicar.

92









Cuando la personalidad tropieza con imagenes

tan denigrantes de si mismas (...) resulta inevitable
que sufra un grave deterioro

Kate Millet

Nacer nifia supone una maldicién?®? . Les rompen las ore-
jas horas después de llegar al mundo, las visten de rosa fra-
gil, les practican la cliridectomia, les dicen que cierren las
piernas, que sean prudentes, que no anden en calzones, que
no opinen demasiado, les repiten una y otra vez que son
lastimosas y lloronas. Algunas fueron encerradas en gayolas
y castigadas por haber nacido hembras, aun en este siglo es
comun la coaccion para que reciten un arcaico instructivo
de senorita. Todo esto si logran nacer, por que las cifras de
abortos selectivos crecen cada vez mas en paises como Chi-
na, India y Vietnam.

Por otro lado, las ninas continuan teniendo barreras
para acceder a la educacion, especialmente en las comuni-
dades en situacion de abandono estatal y en aquellas donde
los fundamentalismos religiosos y el machismo estan mas
arraigados. En este apartado pretendo alertar e inquietar
sobre las implicaciones de las narrativas y las practicas so-
ciales y culturales acerca del cuerpo de las nifas, el san-
grado menstrual y la pubertad femenina en el desarrollo

95



psico-emocional.

Efectivamente, nacer con vulva implica habitar el mun-
do desde desventajas altamente cuestionables en compara-
cion con el varon. Automaticamente se les inscribe en un
contexto de vulneraciéon que patologiza y demoniza sus
cuerpos, anclando la creencia individual y colectiva de in-
ferioridad. Habitar un cuerpo con biologia de hembra hu-
mana incluye una vasta escuela de desprecio por si misma,
de inseguridad, sometimiento y sumision, cuyo salvavidas,
para este momento historico, resulta ser el desenvolvernos
desde una perfomance que se enmarca en un modelo mas-
culinizado que desprecia y anula la experiencia femenina.

Esa escuela de desprecio opera contundentemente des-
de el mismo momento que se sabe que es “nina”, los abortos
selectivos son un ejemplo de esto. En algunas poblaciones
del Pacifico colombiano, se tiene la creencia y la costum-
bre de amamantar en menor cantidad a las ninas, esto en
razon de que si se alimentan demasiado o a demanda de la
infanta (como si se hace con los nifios), ella creceria sien-
do mas “calentona”, es decir, con la libido elevada (segun
la medida religiosa de la decencia femenina); desde estas
logicas también se naturaliza que en la mesa, el plato del
hombre sea siempre el de mayor cantidad. Sin embargo, no
solo pasa en América Latina; hace un par de anos, algunas
familias en Andalucia (Espafia) denunciaron que los restau-

96



rantes escolares servian menos comida a las ninas, cuando
investigaron encontraron que uno de los criterios para la
diferenciacion calorica entre los dos sexos se basaba en la
preocupacion por la figura fisica de la nifia a partir de los 5
anos de edad.

En China y Taiwan era costumbre vendar los pies de las
ninas a partir de los 7 anos con el fin de desfigurarlos —los
llamados pies de loto—. Esta costumbre, que inicialmente se
atribuy6 a un ideal de belleza y potencial de posibilidades
para el casamiento, fue desenmascarada hace pocos anos a
través de una investigacion llevada a cabo por la antropolo-
ga Laurel Bossen?3, quien aseguro6 que la prictica se llevaba
a cabo con el objetivo de mantener a las nifias quietas, sen-
tadas, tejiendo y produciendo. LLa CNN public6 una entre-
vista a la coautora de la investigacioén en la que asevera lo

siguiente:

De tal manera que la practica de vendar los pies
persistid porque aseguraba que las nifas jovenes
permanecieran sentadas y trabajaran en tareas abu-
rridas y sedentarias por muchas horas cada dia,
insistio6 la coautora. Una situaciéon que -continu6-
termino solo cuando las telas manufacturadas y las
importaciones extranjeras eliminaron el valor eco-
noémico del trabajo manual (Hunt, 24 de mayo de
2017).

Por otro lado, el planchado de senos es otra nefasta cos-
tumbre que continua siendo practicada hasta nuestros dias

97



principalmente en Camerun, pero también hay casos regis-
trados en Europa y relatos escuchados en América Latina,
donde habitualmente se lleva a cabo la extirpacion de los
pezones en recién nacidos de ambos sexos. Esta practica
es llevada a cabo por madres y abuelas con la finalidad de
evitar que sus hijas sean objeto de deseo, suponiendo que
asi no seran violadas y consiste en golpear a la puber cada
manana con un palo en sus pechos, poner piedras calientes
y atar fuertemente una tela alrededor de ellos. En esta prac-
tica se otorga la responsabilidad y la culpa del abuso sexual
al cuerpo de las ninas, mas adelante volveré sobre esto.

Recuerdo que a mis 12 afios, mi papa me llevaba de va-
caciones a una finca en Santa Elena. Los fines de semana él
salia a mercar y me dejaba sola en la casa, como me daba
miedo que alguien llegara y abusara de mi por ser mujer,
cogia trapos y me apretaba los pocos senos que a esa edad
podia tener, pensando en que asi tal vez me confundieran
con un chico y no me hicieran nada. (Mujer de 39 anos, co-
municacion personal, Medellin, febrero de 2020)

Por ultimo, quiero mencionar el matrimonio infantil, una
grave violacion a todos los derechos de las ninas que, des-
de la lectura de la menstruacion en clave reproductiva, se
salvaguarda, legitima y normaliza a través del lenguaje con
frases como: “ya puedes quedar embarazada” y “ya eres una
mujer”, dos narrativas habitualmente presentes en el evento
menarquico. Diversas ONG mencionan que los continentes

africano, asiatico y latinoamericano son las regiones mas im-

98



plicadas; sin embargo, existen evidencias de que en Estados
Unidos, entre los anos 2000 y 2010, 248.000 ninas fueron ca-
sadas con sus violadores®. Otro estudio menciona que entre
2000 y 2018, han sido alrededor de 300.000** y en la actua-
lidad soOlo cuatro de cincuenta Estados han prohibido com-
pletamente el matrimonio infantil (Delawar, Nueva Jersey,
Minnesota y Pensilvania,). La ONU ha comparado esta prac-
tica con la esclavitud dado que las nifias que son obligadas
a casarse se ven atrapadas para el resto de sus vidas en una
realidad que equivale a la servidumbre. La organizacion Un-
chained At Last que trabaja por la erradicacion del matrimo-
nio infantil en Estados Unidos, ya que esta practica legitima
el abuso sexual: “socava las leyes sobre estupro, a menudo
encubriendo lo que de otro modo se consideraria un delito
sexual. Unos 60.000 matrimonios desde 2000 se produjeron
a una edad o una diferencia de edad conyugal que deberia
haberse considerado un delito sexual”.

Es necesario mencionar que cuando una nifia menstrua
por primera vez se le otorga el estatus de mujer sexuada
sostenido en el mandato hegemonico y heteronormado que
reduce la menstruacién exclusivamente a la capacidad re-
productiva. Es decir, la menarca resulta un evento riesgoso
para la nifia en contextos sociales misoginos.

23  En 2019 lanzaron el documental Nifias esposas, la historia inédita
de A&E Latinoameérica

24  https://www.unchainedatlast.org/united-states-child-marriage-
problem-study-findings-april-2021/

99



Tras cumplir los siete anos de edad, las nifias quedan su-
jetas a una serie de cambios fisicos que inician con la caida
de los dientes. Entre los 9 y 10 anos comienzan a aparecer
las primeras manifestaciones de la pubertad: un cambio de
olor en el sudor, la aparicion del vello pabico y axilar y,
un poco después, la aparicion del boton mamario. Para este
momento es comun que las ninas hayan ganado estatura
y sus caderas se hayan aumentado un poco, habitualmen-
te ellas experimentan esos cambios corporales sin mayor
informacion o, en ocasiones, la informacion no ha sido la
adecuada dando lugar a la inseguridad, la desapropiacion
del cuerpo y el sostenimiento del tabu.

Esto pasa porque las familias usualmente no cuentan con
las herramientas para realizar acompanamientos asertivos,
pues la propia experiencia de las mujeres de la familia re-
gularmente ha sido infortunada y este tema poco ha sido
cuestionado y reflexionado desde los escenarios publicos.

los pelaitos del barrio me estan diciendo que parez-
CO un nino porque me empezaron a salir vellos en
las piernas (nina de 9 afios, comunicacioén personal,
Segovia, Colombia, octubre de 2019).

En este periodo, las ninas son alcanzadas por los miedos de
sus familias que generalmente se manifiestan en demandas y
prohibiciones; sus cuerpos quedan expuestos a la mirada y cri-
terio de los otros. Un ejemplo de esto es cuando el boton ma-

mario comienza a pronunciarse y la nina participa de alguna

100



reunion familiar, entonces las personas adultas de inmediato
dirigen su mirada (en algunas ocasiones censuradora) hacia
el cuerpo de la nina, especificamente a sus pechos: “jAy, y ya
usa principiantes® ”j, “estd hecha una sefnorita”, y la mayoria
de las veces se cierra el comentario con broche de oro (estoy
siendo irdnica): “tiene que cuidarse mucho”. JCUIDARSE MU-
CHO!, esa es la frase mas comun en esta época, pero pocas
veces se enuncia aquello de lo que se supone tendria que cui-
darse; mientras tanto el asedio callejero y acoso sexual hacen
su aparicion oficial cargando el cuerpo de la nina de culpa y
vergiienza como resultado de una escasez de informacion y
herramientas con las que hacerle frente a esta situacion a la
que nunca deberian estar expuestas ninguna nina y mujer.
Cuando la paber vivencia el asedio sexual, generalmente
cree que es su cuerpo el que esta generando tal situacion,
pues este se estd transformando y suele resultar extrafio
para ella misma, luego la mirada impertinente de sus fami-
liares, los comentarios sobre su cuerpo y la desinformacion
se convierten en una mezcla letal para la instalacion de la
culpa, la vergiienza y la creencia de que el cuerpo esta mal.
Es importante mencionar que las escuelas generalmente no
cuentan con programas o enfoques que acompafen a las
puber en este proceso, de hecho, resulta ser un escenario
tan censurador como cualquier otro, reforzando estereoti-
pos y mandatos de lo “deberia ser” una mujer segtin la so-
ciedad patriarcal. Basta con ver las formas de organizacion

25  Brasier disefiado para nifias en periodo de pubertad.

101



de las escuelas para corroborar lo que planteo; la falda y
el pantalon, los espacios abiertos de los chicos, los corre-
dores reducidos para las chicas confinandolas al historico
espacio de lo intimo y limitado; vestigios de planteamien-
tos educativos profundamente masculinizados, patriarcales
y machistas. No olvidemos que el Emilio,?® sigue siendo un
referente en algunas facultades de educacion.

Y es que la imposicion de la falda es un ejemplo de coer-
cion dado que limita el movimiento de las ninas, no porque
la falda en si sea incomoda (para algunas lo sera, para otras
no) sino porque ese elemento es usado como medida para
el juicio de la “decencia”: que si tiene la falda larga o corta,
que si muestra o no los calzones, que como la lleva y como
la usa, en fin, les hacen vestir una prenda que facilita la ex-
posicion de la ropa interior y al mismo tiempo esa situacion
es juzgada fuertemente y pone en cuestion la honra de la
chica, reforzando de esta manera el mandato de la seno-
rita que se sienta “bien”, se rie suave y, la mayor parte del
tiempo, esti ocupando un pequeno lugar para ser aceptada.
Esto que planteo tiene cimientos en filosofias y pedagogias
androcéntricas como El Emilio:

El hombre, cuando obra bien, s6lo depende de si
mismo y puede arrastrar el juicio del publico, pero
la mujer, cuando obra bien, solo tiene hecha la mi-
tad de su tarea, y no le importa menos lo que de
ella piensen que lo que efectivamente es. De ahi se

26  Libro clasico de la pedagogia del autor Jean-Jacques Rousseau.

102



deduce que a este respecto el sistema de su educa-
cion debe ser contrario al nuestro (Rousseau, 1762,
p. 146)

A mi me dijeron que habia enfermado,
pero lo que me doli6 fue el silencio

(mujer de 30 afios, comunicacion personal,
Medellin, 2018)

Ademais de que en la época de pubertad todo apunta a re-
forzar la creencia de que el cuerpo esta mal, la menarca con
todo el atado de mitos, tablies y desinformacién concluye
esta etapa tan relevante, imponiéndose como marca de la en-
fermedad: “Enfermo la nina”, “enfermaste”, fueron las frases
que constituyeron la tinica explicacion que recibieron miles
de madres, abuelas y mujeres antiguas (recuerden el mito de
la enfermedad de la Luna que mencioné en la dimension so-
cial y cultural). Lamentablemente es una narrativa actual y
comun entre mujeres, principalmente de la ruralidad, pero
también en las urbes es reforzada la creencia de enferme-
dad a través de los continuos mensajes (casi siempre simbo-
licos) en medios de comunicacion. Seguidamente de la im-
posicion del sello de enfermedad, las mujeres nombraron la

menstruacion como tal: “estoy enferma”, “estoy indispuesta”
o “estoy mala”, signando y condicionando la experiencia de

103



menstruar.”” Al respecto, Kate Millet plantea:

Multiples pruebas sefialan que el malestar que las muje-
res padecen durante el periodo es de tipo psicosomatico,
es decir, que su origen no es propiamente bioldgico, sino
més bien cultural (...). Parece, pues, acertado pensar que las
condiciones de vida y las creencias del patriarcado deterio-
ran el concepto que la mujer tiene de su propio cuerpo has-
ta convertirlo en la carga que pasa por ser. (1970, p. 106)

La idea de enfermedad sigue vigente y ha sido reciclada
en los planteamientos sociales y econdmicos a traves de la
exposicion de la menstruacion como una crisis higiénica,
acompanada de imagenes de cuerpos femeninos doblados
de dolor en los que se condiciona el bienestar a un producto
farmacéutico. Hace un par de meses estaba necesitando una
imagen de sangrado menstrual para hacer una publicacion
en las redes sociales, cuando digité la palabra menstruacion
en el programa que acostumbro trabajar, me arrojé decenas
de fotos de mujeres retorcidas de dolor, con bolsas de agua
caliente en su bajo vientre y ropas completamente blancas;
esta condicion hace parte de la idea de los cuerpos impolu-
tos y de la higienizacion que mas adelante abordaré. A esto
se le suma que muchas nifias experimentan su menarca con
escasa informacion, lo que permite que en muchas ocasio-
nes ellas crean que algo no anda bien con su salud.

27  Es importante mencionar que efectivamente hay condiciones
como la endometriosis y otras patologias que no se pueden agrupar como
meramente psicosomaticas.

104



No en vano, en “90 acrosticos de la menstruacion”?®, 400
nifias de varios municipios de Colombia (Medellin, Reme-
dios, Segovia, Pasto, Tumaco, Tierra Bomba) relacionaron la
menstruacion principalmente con la enfermedad. Algunas
de las palabras escritas fueron: infeccion, urgencia, colicos,
intervencion médica, emergencia, mareo, nauseas, enferme-
dad, malestar, inflamacion, ardor, sangre mala, dolor de cin-
tura y escalofrio. Cabe recordar que algunas de las ninas que
participaron del ejercicio no habian tenido su menarca.

Estaba estudiando y en el colegio con uniforme blanco,
cuando me di cuenta también, sali por ahi a ver qué me po-
nia, por ahi yo no sé qué encontré y me puse algo, enton-
ces yo no sé, pero muy timida y todo, y yo no le conté a
mi mamad, ni siquiera a mis hermanas, yo pasé y ya. Con el
tiempo ya era por ahi cogiendo trapos viejos y me escondia
a lavarlos. Me vino cuando tenia 13 afnos, yo no sabia nada,
era como un secreto. Pero como yo veia que a mis herma-
nitos les ponian pafiales entonces me imaginé que asi podia
hacer. Yo pensaba que estaba enferma, que algo me habia
dado, pero seguia llegando y llegando (mujer de 68 anos,
comunicacion personal, Cali, Colombia, 2017)

Como veran, la suma de todas las partes —que en este

28  Uno de los instrumentos de recoleccion de informacion que uti-
lizo en mis talleres para identificar categorias de relacionamiento de la
menstruacion.

105



caso yo le llamaria la suma de todas las estrategias patriar-
cales— se dan en este momento de la vida: la pubertad. Si
bien la censura en los cuerpos nacidos con vulva comienza
desde que se sabe que serd nina y entre los 4 y 5 afios se
inicia con el “no se toque, cochina, caca”, “siéntese bien”,
“cierre las piernas”, es en el periodo de la pubertad donde
se despliega todo el operativo para aniquilar cualquier posi-
bilidad de libertad.

Cuando aparecen los primeros signos de la pubertad, la
nina se ve expuesta a una serie de censuras y prohibiciones
que van ganando terreno a medida que el cuerpo se meta-
morfosea y comienza a ser sexualizado por la sociedad. Un
asunto particular es que, al mismo tiempo que se le cen-
sura, se le demandan rasgos o conductas “femeninas” que
obedecen a dicha sexualizacion. Finalmente, con la primera
menstruacion se oficializa el lugar de “senorita”, una cate-
goria social que tiene un guiéon definido sobre lo que a par-
tir de ahora puede o no puede hacer la chica; en adelante su
capacidad de fecundar marcara la performance.

Yo recuerdo mucha prevencion en mis padres, ya
estas presta para quedar embarazada en cualquier
momento (me dijeron), a mi me amarraron (cohi-
bieron) (mujer de 44 anos, comunicacion personal,
Medellin, Colombia, 2018).

En mi familia pesaba mucho la posibilidad de em-
barazarse, todo el tiempo tenian miedo de eso,

“mucho cuidado” me decian y ni siquiera compren-

106



dia qué era un embarazo, mis tias lo decian mucho
(mujer de 26 anos, comunicacion personal, Rio de
Janeiro, Brasil, 2019).

A mi cuando me vino la menstruacion tenia 13 afios,
me cogio mi mama a cantaleta una hora, me regano
porque habia crecido sin pedirle permiso y encima
me amenazo de que a partir de ahora: “si usted se
va a dedicar a hacer una mujer facil, si va a quedar
en embarazo aca no venga a convertirnos en la ver-
giienza de la familia, se pierde y se desaparece y se
olvida de que tiene mama y papa”, y €so no termino
ahi, durante un ano, mes tras mes, la cantaleta, el
sermoOn y la amenaza (mujer de 47 anos, comunica-
cion personal, Medellin, Colombia, 2018).

Mi hija tiene ocho afios y aiin no ha menstruado,
pero desde que empez6 a embarnecer le vengo di-
ciendo que mucho cuidado con quedar embaraza-
da, que hasta ahi le ayudo yo (mujer de 34 anos,
comunicacion personal, Segovia, Colombia, 2020).

107



Quiero hacer énfasis en la recurrente sensacion
de vergiienza acerca del cuerpo que experimentan
mujeres y ninas que, sin importar el nivel educati-
vo y el estrato socioecondmico, se hace presente
insistentemente. Con certeza, la experiencia de la
menarca y las condiciones que la anteceden logran
arraigar estos sentimientos. Los eufemismos de la
menstruacion, el deseo de no nombrar, el asco, la
idea de suciedad y el pudor hacia la vulva son el re-
sultado de una educaciéon sexual que no evoluciona
contundentemente: “mi hermana me conto que ya
cuando te creces, te viene eso que estds diciendo,
entonces ella me dijo que cuando te creces, o sea
te va cambiar un poco la vida, ya no eres asi como
eres una nina” (nifia de 17 afios, comunicacion per-
sonal, Santiago de Atitlan, Guatemala, 2018).

Yo recuerdo que, cuando me vino por primera vez
el periodo, estaba en la quebrada lavando, senti algo
raro en el vientre, como un poquito de dolor, cuan-
do vi el agua roja a mi alrededor entonces me sali
de la quebrada y me di cuenta que la sangre estaba
saliendo de mis partes intimas, me asusté mucho,
crei que me iba morir, yo nunca habia escuchado
decir nada de la regla, entonces me fui a la casay

le dije a mi mama: “amad, me esta saliendo sangre

108



de abajo”, y mi mama saco la mano y me pego una
palmada en la boca y me dijo: eso no se dice (mujer
de 68 anos, comunicacion personal, Medellin, Co-
lombia, 2018).

En los nueve paises*® en que he realizado Educacion
Menstrual, me he encontrado repetitivamente con expre-
siones y relatos de nifias en periodo de pubertad y mujeres
jovenes y adultas que manifiestan vergiienza del cuerpo, es-
pecificamente vergiienza de menstruar; en especial las ni-
nas sienten mucha angustia frente a la posibilidad de man-
char sus ropas y ser objeto de burlas y violencias a manos
de sus pares. Recuerdo que en 2017, en uno de mis talleres,
una profesora de Mendoza (Argentina) nos contd que en
su colegio cuando una nifa manchaba de sangre menstrual
la silla como consecuencia de la menarca o de un sangra-
do inesperado, la silla es relegada a un rincon del aula de
clases, nadie la limpia: ni la profesora, ni el personal del
aseo, ni la nina; la norma implicita es arrumar la silla en la
que nadie vuelve a sentarse, una practica que atenta con-
tra la dignidad de la persona y que puede desembocar en
desercion escolar y en graves consecuencias para la salud
psico-emocional de la nina. Recordemos también que en
2019, Jackline Chepngeno de 14 anos se suicid6 después
de que su maestra la ridiculizara frente a sus companeros
de clase y la llamara sucia por haber menstruado su ropa,

29  México, Guatemala, El Salvador, Ecuador, Pert, Colombia, Brasil,
Argentina, Chile y Uruguay

109



esto ocurrio en la localidad de Bomet en Kenia; en el 2018
una nina de 11 anos en Gran Bretana tuvo que permanecer
en clase empapada de menstruacion tras experimentar su
menarca, porque la profesora le impidio ir al bafio a cam-
biarse; en 2017 se supo de una nina de 12 anos en India que
se lanz6 de un edificio después de que su profesora la aver-
gonzara, obligandola a levantarse su vestimenta y mostrar
la mancha a sus companeros de clase; recientemente una
profesora del interior de Sao Paulo, en Brasil, me escribio
para contarme que en su escuela un chico rob¢ la toalla sa-
nitaria de una chica, seguidamente la pinto de rojo y luego
se la paso por el rostro a la joven humillindola frente a los
companeros de clase. Todos estos relatos ponen de mani-
fiesto la forma en que socialmente se exhibe la experiencia
humana de la menstruacién como un hecho vergonzante.
El tabu menstrual es misoginia y desemboca en violencias
como las mencionadas, constituyendo una grave violacion
a los derechos humanos de las mujeres, las ninas y las per-
sonas menstruantes.

Cuando estaba en la escuela, ensucié la silla, se me
paso, estaba sentada y cuando me levanté estaba
todo sucio de sangre, ;qué es eso?, me pregunté y
cambié de silla, pero cuando me senté se hizo sucia
esa silla también, entonces ahi me di cuenta que era
yo. Entonces llamé a mi mama3, ella me fue a bus-
car, me compro toallas sanitarias. No tuve grandes
explicaciones sobre eso, solo recuerdo la suciedad

110



y la vergiienza en la escuela (mujer de 39 anos, co-
municacion personal, Rio de Janeiro, Brasil, 2019).

Yo tuve una compafiera que, un dia, se le nota que
era la primera vez y no sabia nada, se levant6 y era
toda la silla todo sangre, jpobre! Se puso a llorar, no
sabia ni qué le pasaba, sali6 corriendo al bafio y la
sefiorita sali6 detras, pero fue como retraumatico,
retraumatico para todas, incluso (mujer de 34 anos,
comunicacion personal, Buenos Aires, Argentina
2017).

Llegado hasta aci, es importante resaltar que las insti-
tuciones educativas no constituyen un espacio seguro que
provea condiciones dignas para la vivencia menstrual. Es
habitual encontrar que el personal docente no estd prepa-
rado para un acompanamiento asertivo y adecuado en este
tema, y, en ocasiones, se limitan a reproducir los prejuicios
y tablies aprendidos a nivel familiar o cultural.

Profe, ;como puedo decir vagina sin que suene tan
grosero? (nifa de 9 anos, comunicacion personal,
Remedios, Colombia, 2020).

La vergilienza del cuerpo no es natural ni normal, es un
aprendizaje inducido principalmente por relatos religiosos
y mitos fundacionales que presentan el cuerpo femenino
como principio del pecado y origen de los excesos, esto ha
sido transmitido eficazmente desde la educacion familiar y
escolar. Chimamanda Ngozi (2019) en su conferencia To-

m



dos deberiamos ser feministas, plantea lo siguiente: Cada vez
que le decimos a una chica que cierre las piernas y que se
tape, le estamos ensenando a sentir vergiienza de su cuer-
po, vy les hacemos sentir que, por el hecho de nacer mujeres,
ya son culpables de algo.

Mientras tanto, Eugenia Tarzibachi (2017) da pistas para
entender la complejidad del tema:

La emocion de la vergiienza tiene un lugar particu-
lar en la construccion corporal femenina dentro de
nuestra cultura y, no simplemente como un opues-
to lineal al orgullo, sino como un profundo senti-
miento de inadecuacién de sus cuerpos. (...) Sandra
Bartky (1990) destaco la emociéon de la vergiien-
za como tipica de las mujeres en tanto sus cuerpos
suelen ser vividos desde esa sensacion, podriamos
decir no consciente de existir en un cuerpo defec-
tuoso (p. 72).

La educacion menstrual emancipadora debe hacer frente
a esta situacion y proveer de espacios de dialogos, cuestio-
namientos y experiencias que subviertan este tipo de narra-
tivas que perpetuan el padecimiento y enajenacion de los
cuerpos de las mujeres, la vergiienza como emocion insta-
lada en el cuerpo y la psique es tremendamente desempo-
derante y anuladora.

112



Eso de que las nifias maduran antes
es un cuento chino para ejercer abuso de poder
y colarnos trolas sobre Lolitas fatales de 13 afios

Henar Alvarez3°

El cuerpo femenino, a través de planteamientos tedricos
discursivos de la antropologia, la religion, la medicina, la fi-
losofia, la literatura, la estética, entre otras, ha sido presen-
tado bajo una condicion peculiar de fractura “originaria”,
un cuerpo asignado a una especie de “anormalidad” que se
experimenta a través de la vergiienza, la culpa, el asco y
el desprecio hacia si mismas, dandole un lugar a la man-
sedumbre, resultado de habitar un cuerpo roto, cosificado
como objeto sexual en vez de persona, con una patéetica ne-
cesidad de aprobacion constante del sujeto masculino.

Las representaciones femeninas (pasadas o actua-
les) que prevalecen en todos los ambitos culturales
del patriarcado producen un efecto asolador en la
imagen que posee de si misma, suele verse privada
de toda fuente social de dignidad y autorespeto. En
numerosos patriarcados, la tradicion cultural en-
carnada por el lenguaje asigna la condicion humana
unicamente al varon (Millet, 1970, p. 119).

Como ya lo he mencionado, y evidenciado desde los ana-

lisis llevados a cabo a partir del trabajo con nifas en periodo

113



de pubertad, la fractura se acentua y sitiia en el cuerpo con
la llegada de la primera menstruacion y puede prolongarse
durante toda la vida de esa persona, llevandola a naturalizar
la emocién de la vergilienza que atraviesa la construccion de
los autoesquemas de la personalidad, afectando principal-
mente el autoconcepto y la autoestima. Cuando acompanaba
mujeres adultas en procesos psicoterapéuticos, me sorpren-
di6 tremendamente como el solo hecho de identificar el tabu
menstrual y comenzar a resignificar y dignificar el sangrado,
las mujeres se fortalecian en autoconfianza y comenzaban a
implementar estrategias de autocuidado y autoconocimiento.

Los autoesquemas hacen referencia a los sistemas de
creencias, evaluaciones, juicios e ideales que una persona
tiene sobre si misma, estos sistemas influyen en su funcio-
namiento y comportamiento a lo largo de la vida. Dentro de
los autoesquemas, encontramos el autoconcepto: lo que se
cree y piensa sobre si mismo, hace referencia del conoci-
miento de si y las percepciones que se tienen sobre la pro-
pia identidad.

Otra de las categorias identificadas mediante el ejercicio
de los acrosticos menstruales fue la del asco y la idea de su-
ciedad, las palabras comunes fueron: suciedad, olores, asco;
las cuales se articulan con otra categoria que es la de higie-
nizacion, y en ella sobresalen los productos comerciales y
las practicas para estar limpias.

Es importante mencionar que todas estas ideas general-
mente son asumidas como verdades y producen emociones

114



y acciones concretas. Asi lo verifiqué mediante el acompa-
fliamiento a mujeres adultas en la ciudad de Medellin, una de
ellas me expresaba que cuando ella menstrud por primera
vez, su madre le dijo: “ya enfermaste y a partir de ahora vas
a enfermar cada mes”. En esta mujer la idea de enfermedad
se instal6 como una verdad, cada vez que estaba cerca de su
periodo menstrual, sentia nauseas y esto la llevaba a medi-
carse desde antes de que llegara la menstruacion.

Otra mujer relaté que a ella siempre le enseflaron que la
menstruacion era un desecho sucio y repugnante, del mis-
mo modo que el caso anterior, esta creencia se instalo como
una verdad, generando emociones y acciones. En este caso
la mujer relata que no conseguia cambiar su toalla desecha-
ble sin sentir mareo, que respiraba profundo antes de entrar
al bafio y sostenia la respiracién mientras se cambiaba y sa-
lia del bano asqueada, finalmente para reparar el asco con-
sumia una gran cantidad de productos de higiene femenina.

En el periodo de pubertad, las ninas comienzan a sentir
que son menos brillantes que sus pares y asocian la inte-
ligencia con el género masculino, mientras tanto los chi-
cos no dudan en asociar en cualquier edad la brillantez con
su propio género, asi lo demostro un estudio realizado por
la revista Science. Segun los investigadores, tal situacion
se relaciona con los estereotipos aprendidos en la escue-
la, yo agregaria a esto todo lo que ha configurado ser nifia

115



en este mundo y que he venido cuestionando en este li-
bro. “Ya enfermo la nifia”, “ya se hizo sefiorita, no puedes
jugar”, “ya eres una mujer, no andes de brincona”, “ahora
tiene que cuidarse”, “la menstruacion es sucia, tiene que
limpiarse mas”, “la vulva es fea y huele a pescado”, “cierre
las piernas”, “comportese como senorita”, “sea femenina
y delicada”, “no se toque, no se mire, no se huela”, “cuide
su reputacion, su virginidad, su apariencia fisica, pero no
mucho”, “sea inteligente, pero no lo suficiente”, son frases
recurrentes de mujeres que han participado en los espacios
psicoterapéuticos grupales que he facilitado.

Cuando la personalidad tropieza con imagenes tan deni-
grantes de si misma la ideologia, la tradiciéon y las creencias
sociales, resulta inevitable que sufra un grave deterioro. Te-
niendo en cuenta, ademas, el descrédito sutil pero constan-
te que supone cotidianamente para las mujeres sus relacio-
nes personales, las impresiones que recoge de los medios de
informacion y la discriminacion que padece en lo tocante a
la conducta, al trabajo y la educacioén, no cabe extrafiarse de
que desarrolle ciertos rasgos de grupo caracteristicos de los
individuos que, en virtud de su posicién minoritaria, llevan
una vida marginada en la sociedad. (Millet, 1970, p. 119)

Por ultimo, cito nuevamente a Gutierre Tibon (1984),
autor que me ha hecho navegar en profundas reflexiones
sobre la pubertad femenina situada en pueblos originarios.

Durante un lapso que puede medirse en centenares

de millares de anos, las mujeres, en primer lugar las

116



ninas, seres mas sensibles por su propia naturale-
za, fueron humilladas, atormentadas, vilipendiadas,
amenazadas pese a su perfecta inocencia, victimas
del pavoroso tabu de la sangre. Ignoro si los antro-
pologos y los psicoanalistas hayan especulado so-
bre las consecuencias de esta amarga realidad pre-
historica en las relaciones entre los sexos y en la
formacion de la psique femenina y su contraparte
masculina: elementos que pueden tener vigencia en
las sociedades contemporaneas y formar parte del
inconsciente colectivo (p. 34)

“Profe: ;a usted no le da asco hablar de eso?”, me pregun-
ta una nina de 9 anos en el municipio de Remedios (Colom-
bia), cuando estaba explicando el 6rgano sexual femenino.
Es coman encontrar en los relatos de las nifas y mujeres las
creencias y manifestaciones de asco de si mismas, asco de
su genitalidad y todos sus fluidos. Esta conviccion de sucie-
dad lleva a que las mujeres se enajenen de sus cuerpos, no
reconozcan sus olores, no monitoreen su salud y constan-
temente estén higienizandose. Esta situacion le da un lugar
predominante a la emocion de la vergiienza que desemboca
en la posterior dificultad para el disfrute de su derecho a la
sexualidad libre, segura y placentera.

17



La practica de educaciéon menstrual debe proveerse de
herramientas y metodologias que aporten a la construccion
y fortalecimiento del autoconcepto, la autoestima y la auto-
confianza para asegurar la experiencia corporal positiva du-
rante el periodo de la pubertad y generar resignificaciones
direccionadas al desarrollo de la autonomia en mujeres y
personas menstruantes en cualquier momento del ciclo vital.
El trabajo de los referentes femeninos de éxito y la creacion
de ambientes seguros propicios para que las chicas dialoguen
y expresen los sentires frente a las transformaciones de su
cuerpo y las implicaciones sociales propias de un sistema pa-
triarcal y capitalista, se hacen fundamentales para subvertir
el modelo de subyugacion establecido y exhortar a las chicas
a su emancipacion. Es menester reconocer que las nihas y jo-
venes son portadoras de saber, dar lugar a su palabra, valorar
sus aportes, incentivar la transformacion colectiva de los vie-
jos esquemas y conceptos por unas narrativas mas oportunas
para la experiencia de la autonomia.

Es indispensable cuestionar lo establecido y crear nuevas
formas de leer los cuerpos que menstraan. La menstruaciony
la autoestima van de la mano, la certeza de un cuerpo comple-
to, sano, limpio, propio, digno y merecedor genera bienestar.
La pubertad habitualmente se ha vivido como una escuela de
desprecio hacia si misma, es tiempo de revertir, subvertir y
transformar, de llegar a tiempo y hacer de este corto momen-
to de la vida la mejor escuela de autoconfianza y amor propio.

18









Si los hombres tuvieran el mes, la literatura
universal estaria llena de metaforas de sangre
Rosa Montero

Las condiciones indignas en que las mujeres han mens-
truado me lleva a sumar esfuerzos para promover la resigni-
ficacion y dignificacion de la menstruacion. La emocion de
la vergiienza es la que mas refieren las nifias y adolescentes
cuando se les pregunta por la menstruacion®?!, y la sociedad, a
través del sistema patriarcal, despliega poderosas estrategias
para sostener esta emocion porque las mujeres avergonza-
das son utiles para sostener el capitalismo, son presa facil de
subordinacion y son extremadamente gobernables. En esta
dimension intentaré acercarme a los aspectos y estrategias
biopoliticas, evidenciando las formas de control anteriores
y actuales y la necesidad de leer 1a menstruacion en clave de
Derechos Humanos. La menstruacion planteada como una
circunstancia peligrosa a nivel individual y colectivo repre-
senta una de las formas de control mas antiguas. Privar a las
mujeres de asistir a los campos de cosechas, realizar la pesca
o trabajar en las minas por temor a que todo se echara a per-
der, denota una obstaculizacion a la posibilidad de proveerse

121



de alimentos por si misma (autonomia). Multiples textos e
investigaciones antropologicas, algunos citados aqui, presen-
tan un sinnumero de relatos de exclusion de las mujeres en
su periodo menstrual, que poco a poco comienza a exten-
derse a todo su ciclo, es decir, a su cotidianidad, pues al no
conseguir controlar quienes estaban menstruando y quienes
no, ampliaron los mecanismos de opresion.

Mas tarde cuando las mujeres comenzaron a incursio-
nar en el ambito laboral, algunas empresas, justificandose
en las supuestas nefastas consecuencias que supondria la
menstruacion, prohibieron la contratacion de las mujeres
(por lo menos en cargos diferentes a los de la limpieza); las
cervecerias, los laboratorios de revelacion de fotografia, los
de rayos x y la mineria son algunos ejemplos y una pugna
constante por mantener a las mujeres sometidas y alejadas
de la anhelada igualdad.

En el caso de la iglesia, esta despoja bajo esa misma l6gi-
ca a las mujeres de los lugares de poder en sus instituciones
eclesiasticas, es asi como en el primer concilio ecuménico
realizado en Nicea (Turquia), el ano 325 d.C., se prohibio la
entrada a las Iglesias de las mujeres que estuvieran mens-
truando porque podrian mancillar los objetos sagrados
(Iglesias, 2009).

El patriarcado es la forma de organizacion social que se
rige por la dominacién masculina oprimiendo a los grupos

122



llamados minoritarios (aunque no lo sean). Con respecto a las
mujeres, el sistema patriarcal, principalmente misogino, ha
utilizado diversas estrategias de control y opresion en todas
las dreas: personal, social, familiar, laboral, educativa, espiri-
tual, econdmica y sexual, siendo el tabu menstrual una de las
armas mas certeras y de mayor impacto en la construccion de
la identidad de las mujeres y otras personas que menstruan.

El sangrado menstrual se configura como marca de ex-
clusion, como marca de una feminidad despreciable y re-
pulsiva que se instala en la psique individual y colectiva,
resquebraja la identidad y el cuerpo social de las mujeres. El
hecho de que después de tantos siglos el tabu menstrual se
mantenga casi intacto es porque resulta fundamental para
la prosperidad de un sector importante del capitalismo. La
menstruaciéon le sirve al sistema patriarcal en la via de la
reproduccion, de ahi todas las narrativas heteronormativas
que se imponen a partir del primer sangrado; también le
sirve en la via de la capitalizacion, entonces la estrategia se
encamina en convencer acerca de lo miserables que son los
cuerpos que menstruan.

El tabt menstrual es una expresion de misoginia de la
que se desprenden inusitadas practicas que reducen a las
mujeres a un mero asunto biologico mutilando desde el
cuerpo simbolico hasta el cuerpo fisico.

A partir del siglo XIX, la medicina se convirtié en un
poder que se ha asumido incuestionable hasta el presen-

123



te. Al suplir la funcion reguladora de la iglesia, la medicina
desarrollé una funcion reguladora de los cuerpos bajo los
imperativos de la higiene, reemplazando de esta forma al
valor de la santidad (Lopez, 2007). El modelo biomédico,
también llamado biologicista o hegemonico, se caracteriza
por dividir al ser humano en dos entidades sin conexion
entre ellas: cuerpo y mente. Le otorga un papel omnipoten-
te al personal médico, reduciendo la capacidad de decision
y de autogestion de la salud de la persona enferma. Es un
modelo individual y biologicista, analiza la persona aislada
de su contexto y se focaliza en el 6rgano enfermo; es tecno-
cratico, es decir, coloca la salud en manos de la tecnologia a
la que le otorga un lugar de suprema importancia; es iatro-
génico, pues altera la condicion del paciente y causa efectos
colaterales; es medicalizante, ya que convierte a la persona
dependiente del sistema y reduce su autonomia, y, por ualti-
mo, es mercantilista y desigual.

Otro aspecto importante a resaltar, es que en el modelo
biomédico los espiritus son sustituidos por virus y bacterias,
y la purificacion por higienizacion; la enfermedad es causa-
da por un agente biolégico, no se tiene en consideracion los
aspectos psiquicos y socioculturales. El modelo biomédico
es impuesto como la Ginica forma de curar, desplazando de
esta forma los saberes populares de alquimistas, curande-
ras y sanadoras. De forma particular, el modelo biomédico
y la ciencia en general, han hecho de la menstruacion el
baluarte en el que no so6lo reposan multiples teorias de la

124



inferioridad de las mujeres, sino también la materializacion
de discursos y practicas de disciplinamiento social, la pa-
tologizacion de sus cuerpos y, por ende, la medicalizacion.

Olivia Lopez (2010), refiriéndose al modelo biomédico
y el cuerpo de las mujeres, describe lo siguiente:

El cuerpo femenino dejo de ser visto como el cuer-
po anatoémico de los médicos que inspiraba su ex-
ploracion para comprenderlo y atenderlo, y se con-
virtié en el lugar de materializacion de discursos y
practicas dirigidas al ordenamiento social de los se-
x0s. En esa logica, el cuerpo debe entenderse como
resultado del condicionamiento social, de la impo-
sicion de una moral, de una ética y de una forma de
sentir y expresar los sentimientos de una cultura y
del grupo de poder. Las representaciones de lo que
se denomind “cuerpo femenino” y “naturaleza fe-
menina” se convirtieron en una imposicion moral,
social y médica, sometiendo a las mujeres a cier-
tos estilos de vida que las llevd a desarrollar ciertas
formas de expresion corporal, caracterizadas por la
invalidez fisica, intelectual y moral (p. 24).

Los estudios sobre la salud y la normalidad del ciclo
menstrual han sido escasos, mientras tanto abundan teori-
zaciones que patologizan y estudian la anormalidad de los
cuerpos de las mujeres. El modelo biomédico se ha esforza-
do en presentar los cuerpos de las hembras humanas como
atrofiados, originariamente danados y, por tanto, condena-

125



dos al sufrimiento, preso de remedios y medicalizaciones,
y entre las prescripciones de cura se encontraban el ma-
trimonio, maternidad y el apego a los deberes domésticos
(Iglesias, 2009). Actualmente, podemos encontrar profe-
sionales de la medicina mencionando que algunas patolo-

gias se curan o mejoran después de tener un hijo.

“Mi hermana, sufre de ovario poliquistico y el gine

le dijo que un embarazo lo solucionaria” (mujer
de Chiapas, comunicacion personal, diciembre de
2020).

“A los 17 anos me diagnosticaron ovarios poliquis-
ticos, y el ginecologo dijo que con un parto eso se
solucionaba” (mujer de Santiago de Chile, comuni-
cacion personal, diciembre de 2020).

Desde Aristoteles hasta el siglo XVII, los achaques de las
mujeres se centraban en el sangrado menstrual y luego en el
utero, la abundancia, escasez o ausencia total de menstrua-
cion causaban enfermedades, cuyos principales sintomas
eran fiebre, sofocos, letargo, inapetencia, ansiedad, cefalea,
esterilidad, tumores, irritabilidad, entre otros, mientras que
en el utero se centro toda la falacia de la histeria. La historia
de la medicina tiene a su pesar innumerables victimas de
experimentos, tratamientos e intervenciones nefastas que
fueron desarrollados en los cuerpos de las mujeres solo por
su condicion biologica de hembras humanas. Como mencio-
na Camacaro (2007), la construcciéon de estos imaginarios
alrededor de la menstruacion y del atero facilité una prac-

126



tica ginecoldgica de poder y de control sobre los cuerpos.

En el andamiaje del discurso médico, toda la arma-
zo6n fue y sera el sometimiento de la mujer; nuestro
destino quedo marcado por nuestras caracteristicas
bio-fisicas. HistOoricamente, el discurso médico se
convirtio en el arma mas poderosa para legitimar
los prejuicios sociales y observaciones hechas de
la naturaleza en una verdad cientifica. Este para-
digma, construido por hombres y atendiendo a los
intereses del sistema patriarcal, fue ejerciendo su
poder hegemoOnico, impuso su vision androcéntrica
y se convirtio en un discurso victorioso hasta hoy.

(pd)

En el tiempo que llevo acompanando procesos de educa-
cion menstrual con diversos grupos etarios, encuentro que
en general las personas relacionan, y hacen una fuerte ana-
logia, entre la menstruacion y el embarazo. Dando cuenta
de lo que plantea Camacaro respecto a los discursos victo-
riosos, en este caso son el mandato heteronormativo y la
maternidad hegemodnica. Durante la escritura de este libro,
indagué a través de mi cuenta personal de la red social Fa-
cebook, si alguna vez el personal de la salud les habia rece-
tado un embarazo para mejorar alguna patologia del atero,
un par de horas después tenia mas de 60 comentarios de
mujeres que afirmaban que médicos y especialistas les ha-
bian recomendado quedar embarazadas para curarse de las
patologias que las aquejaba.

127



El discurso médico, tanto en su praxis como en su doxa,
no so6lo ha validado la inferioridad de las mujeres, sino que
ha naturalizado los roles de género, excluyendo de este
modo a las mujeres de la vida publica (Lopez, 2010):

“Tenia como 22 afnos, fue cuando me diagnostica-
ron el ovario poliquistico, entonces me dijeron que
con un embarazo me curaba” (mujer de México, co-
municacion personal, diciembre de 2020).

“Por la endometriosis el médico me dijo que me cu-
raria con un embarazo, tuve mi hija y segui con la
patologia, entonces de inmediato me dijo que tenia
que tener un segundo hijo” (mujer de Ecuador, co-
municacion personal, diciembre de 2020).

“El ginecologo me dijo que el mejor remedio que
hay para los quistes es el embarazo” (mujer de Me-
dellin, comunicacién personal, diciembre 2020).

“Si, el médico me lo recomendo para el ovario poli-
quistico y una prima se embarazo porque le dijeron
que asi se le iba a quitar el VPH” (mujer de México,
comunicacion personal, diciembre de 2020).

“El ginec6logo me recomend6 el embarazo para la
endometriosis. Me dijo: “tenga un hijo y no le vuel-

ve a doler”” (mujer de Medellin, comunicacion per-
sonal, diciembre de 2020).

“Me recomendaron embarazo por ovarios poliquis-

ticos y por un mioma uterino. En ambas ocasio-

128



29

nes me dijeron que “debia aprovechar”” (mujer de

Pert, comunicacion personal, diciembre de 2020).

“Un médico general (para mejorar los colicos
menstruales). Me pregunté si queria tener hijos y
que debia hacerlo pronto (yo tenia 30 anos) y de
paso me dijo que “un solo hijo no es suficiente pero
dos son demasiados” (mujer de Colombia, comuni-
cacion personal, diciembre de 2020).

Sin Rastro de Sangre... Menstrual, porque la sangre de
la guerra, de las violencias urbanas, de la violencia de géne-
ro, de los feminicidios no incomoda tanto como la mens-
truacion. Habitamos una sociedad menstruofobica®?, que
invisibiliza la menstruaciéon con liquidos azules, que instala
cajas de bolsas plasticas en los bafios para que las mujeres
pongan su repulsivo absorbente y no deje ni la mas mini-
ma huella (muy comun esta practica en Brasil), que crea
guantes rosa para que las mujeres no tengan contacto con
su sangre cuando cambian su producto menstrual, una so-
ciedad en la que el mandato generalizado de no deje huella
se implementa desde temprana edad y se sanciona con la
verglienza, una sociedad en la que el capitalismo discipli-
na constantemente exhibiendo y normativizando la imagen
de mujeres delgadas, mayoritariamente blancas, sonrientes,

frescas y con ropas extraordinariamente blancas, impeca-

32  Término que utilizo para referirme a las personas que les inco-
moda y no soportan ver o escuchar la palabra menstruacion.

129



bles, o sea, sin pecado, y el pecado en este caso seria mens-
truar exhibiendo la mancha, indicando que no fecundoé.

El proceso que lleva a la invisibilizacion del sangrado
menstrual se puede leer desde lo que Michell Foucault des-
cribioé como el disciplinamiento de los cuerpos que, en esta
cuestion particular, inicia con el silencio social y familiar;
habitualmente a la nifia en su primera infancia nadie le ha-
bla de este tema, ella no encuentra rastros de menstruacion
en el bano porque las mujeres adultas ya estan disciplina-
das y han incorporado el mandato de ocultamiento de la
sangre, la nifia tampoco observa personas manchadas en la
cotidianidad, no encuentra en las caricaturas o programas
infantiles una referencia de esta experiencia y tampoco es
comun encontrarla en los libros de cuentos infantiles, ni en
las muniecas comerciales.

Ante el primer asomo de pubertad en la nina aparecen
los mandatos generalizados “de eso no se habla”, “no deje
huella” y “envuelva bien sus toallas sanitarias”; la familia,
la escuela y la sociedad disciplinan en el ocultamiento de
la sangre, la publicidad de productos para higiene femenina
impone una forma licita de menstruar en el que la mancha
no tiene lugar y cualquier desacato seria fuertemente cen-
surado y castigado socialmente.

Me dijeron: que nadie se dé cuenta, todo sigue nor-
mal, haga como si no hubiera pasado nada (joven
de 17 afios, comunicacioén personal, Santiago de
Atitlan, Guatemala, 2018).

130



Esta situacion se complejiza en el ambito educativo, pues
las chicas estan experimentando sus primeras menstruacio-
nes (que habitualmente no son regulares) y la mancha pue-
de aparecer en cualquier momento generando censura, ex-
clusion del grupo social, marca, estigma, malestar por ende
el ausentismo o hasta la desercion escolar. Las estudiantes
se quejan de que en los banos de los colegios no hay papel
higiénico, las directivas de las instituciones educativas se
quejan de que las chicas gastan mucho papel ;y como no se
va acabar rapido el papel de bafio operando el ocultamiento
de la sangre? (este tema lo vengo estudiando y desarrollan-
do actualmente). No en vano, en las encuestas que reali-
cé a estudiantes de Medellin y Remedios (Antioquia), y en
Pasto (Narino), las chicas que manifestaron faltar a clases
por menstruar y expresaron repetitivamente que la razéon
de esto era el miedo a mancharse.

Entre las responsabilidades que conlleva el paso a ser
mujer se encuentran que sus menstruaciones no solo no
se noten, sino que sean invisibles e inodoras, de ahi todas
las prescripciones higiénicas (enfatizadas y recreadas en la
publicidad existente en los medios de comunicacion). Aqui
aparece cOmo se van incorporando estas cargas con el taba
cultural e histérico que asocia menstruacion con suciedad
e impureza (Blazquez Rodriguez y Bolanos Gallardo, 2017,
P- 261).

La menstruacion ha sido utilizada como un poderoso y
productivo mecanismo de control, anteriormente se oculta-

131



ba por ser un sangrado indigno que manifestaba la debili-
dad femenina, hoy en dia se sostiene la categoria de indig-
no, pero se demanda superar la etiqueta de debilidad en un
mundo en el que la productividad se hace una imprescin-
dible cualidad: no pasa nada, que nada te detenga, todo lo
puedes.

El concepto de higiene es una de las mas contundentes
maniobras del colonialismo y el capitalismo. La higieniza-
cion, ademds de tener una historia infame, violenta y de-
gradante en América Latina y el Caribe a manos de coloni-
zadores, en los cuerpos menstruantes sostiene los tabues
primitivo y religioso y los mistura con una ilusion de blan-
queamiento, de purificacién, de elevada moral cristiana.
Esta practica, que se llevo a cabo sin distincion de sexo, fue
espantosamente racista y clasista. Por medio de la estrate-
gia higienizadora se pretendia “mejorar la raza”, acabar con
las personas negras e indigenas y fundar una nueva nacion.

Nomadas, pueblos feroces, primitivos, barbaros-salvajes,
son diversas denominaciones de una mdaquina reductora
que desde los umbrales del siglo XIX se implanto con todo
rigor en el territorio colombiano, y que requirié de un com-
plejo aparato estatal y privado y de la ayuda de diversos
discursos, practicas y estrategias de poder (...). Estas estra-
tegias de poder fueron cohesionadas por la pedagogia, la
higiene publica y la nosopolitica (Gonzilez y Alegria, 2013,

132



Bl
Como lo mencioné anteriormente, el concepto de higie-

ne sustituye al de santidad impuesta por el catolicismo, es
sindbnimo de impoluto, pulcritud e impecabilidad, es decir,
que no tiene pecado ni mancha. Desde ahi emprende una
violenta expansion hacia la nosopolitica que actualmente
otorga poder y lugar al capitalismo sobre los cuerpos de las
mujeres y otras personas que menstraan. Siendo la mens-
truacion el tabt mas antiguo de la humanidad, por el que
miles de mujeres han sido y son excluidas en el mundo, la
cuestion biologica a la que se le dedican capitulos y versicu-
los en libros sagrados que invocan el estado mas terrible de
inmundicia, la protagonista de cientos de publicidades que
refuerza el desprecio por los olores y las secreciones del
cuerpo femenino, seria una injuria abogar por la inocencia
en la responsabilidad de la idea social de suciedad y despre-
cio por la sangre menstrual. La higiene situada en el cuerpo
de las mujeres pasa de ser un asunto de cuidado de la salud
a un mandato estético que las reduce y las convierte en es-
clavas de una utopica “reparacion” de la cual el capitalismo
saca mucho provecho.

A traves de los cuestionarios que apliqué con el fin de
indagar por las emociones que genera la menstruacion en
las nifias y joOvenes menstruantes, identifiqué que el asco
es la principal emocién. Esto corrobora la informacion ob-
tenida por medio de los acrosticos menstruales llevados a
cabo en los talleres reflexivos, en los que se reconocieron

133



las palabras asco, asqueroso y suciedad como una persisten-
te narrativa higienicissta que atraviesa la experiencia mens-
trual de las nifias y jovenes. Es necesario, entonces, que la
educacion menstrual parta de la conviccion de un cuerpo
saludable, perfecto y limpio, promoviendo el aseo del cuer-
po como una practica cotidiana (no exclusivamente en los
dias de menstruacion), de autocuidado y de bienestar que
deben llevar a cabo todos los seres humanos, de esta forma
la idea de higiene, con su carga capitalista estigmatizante,

no tiene lugar.

A partir de la Primera Guerra Mundial, se reforzo6 la idea
del cuerpo de las mujeres como campo de batalla. L.a apari-
cion en el mercado de las toallas sanitarias descartables fue
el primer estribo para lo que mas tarde se consoliddé como
la industria de productos para la higiene femenina. Las pro-
fundas raices del tabu, las teorizaciones cientificas del cuer-
po de la mujer como inferior y averiado y el aprendizaje de
siglos de desprecio por si mismas, favorecieron el camino
de este sector del sistema capitalista que llega con la pro-
mesa de reparar aquella “atrofia natural”, este tema ha sido
profundizado en diversas investigaciones feministas que
han enfocado sus estudios en el andlisis de las estrategias
publicitarias de las Femcare, una de ellas es Eugenia Tar-
zibachi (2017) que, en su libro Cosas de Mujeres, hace un
profundo analisis de estos discursos: “la publicidad exploto

134



el estigma de la menstruacion vigente a lo largo del siglo
XX. Y no solo los reforzo, lo perpetud, sino que también lo
velo tras producir nuevos sentidos” (p. 118)

Desde entonces, las transnacionales de productos para la
higiene femenina han impuesto, no solo productos, sino for-
mas homogéneas de vivir, sentir y experimentar el cuerpo y
las fases del ciclo menstrual ovulatorio; todo esto en funciéon
de la productividad esperada de las mujeres, una paradoja
entre libertad, que se refuerza con la pildora anticonceptiva
y la “regularidad” de los ciclos menstruales y la esclavitud
farmacéutica y laboral. Sumado a esto esta la estigmatizacion
de las emociones que pueden emerger en los dias de mens-
truacion (y en cualquier otro momento del ciclo), los chistes
machistas, la normalizacién y menosprecio del dolor asocia-
do a la menstruacion, la imposibilidad de la queja y 1a obliga-
toriedad de seguir como si nada. El activismo y la educacion
menstrual son vias para subvertir estas dinamicas, sacar la
menstruacion del lugar intimo nos permite cuestionar estas
l6gicas capitalistas. Les recomiendo leer el cuento Menorra-
gia** de Yolanda Arroyo Pizarro*, el cual es una manifesta-
cion de resistencia y un esfuerzo por poner la menstruacion
en el escenario publico. A proposito de las expresiones de
resistencia, Blanquez y Bolafios (2017) mencionan:

Algunas mujeres proponen un cambio de actitud y
cierta rebelion respecto a los modelos sociales que

33  https://www.80grados.net/menorragia/.

34  Escritora, ensayista y cuentista puertorriquena.

135



obligan a mantener un estado fisico y emocional
plano y lineal, un 4nimo “positivo” y controlado de
manera constante, una actividad y productividad
sin tregua... Estos patrones propios de una sociedad
capitalista, y profundamente enlazados con la mas-
culinidad tradicional, acaban convirtiéndose en un
impedimento para experimentar el dolor, la triste-

za, la vulnerabilidad, el cansancio (p.258).

Por otro lado, casi dos décadas atras comenzaron a to-
mar fuerza discursos medicos que plantean la menstrua-
cibn como un proceso innecesario y obsoleto que puede
ser suprimido sin ningun problema; para tal fin, ofrecen
desde métodos anticonceptivos orales, inyectables, implan-
tes subdérmicos, dispositivos intrauterinos, hasta la abla-
cion endometrial y la extirpacion del atero, con la promesa
impetuosa de reparar absolutamente la atrofia “natural”, el
cuerpo malo y descompuesto en el que nacieron. Se confi-
guran asi, nuevos esfuerzos de las industrias farmacéuticas
para tomar ventaja en este lucrativo juego escabroso donde
las fichas son los cuerpos que menstrian y son las trans-
nacionales de productos femeninos y las farmacéuticas
quienes tiran el dado. Uno de los principales exponentes
de la teoria de la menstruacion como proceso obsoleto, a su
vez creador de un método anticonceptivo que suprime la

menstruacion, fue Elsimar Coutinho®®, quien afirmo, en un

35  Fue un médico brasilero especialista en ginecologia, cientifico y
profesor universitario.

136



libro publicado por Oxford University Press, que la mens-
truacion es un sangrado inatil e innecesario, causante de
multiples malestares y enfermedades en las mujeres.
Coutinho sugiere que el “tratamiento” mds avanzado
desde el punto de vista médico para la menstruacion seria
su cese total en todas las mujeres en edad reproductiva (...):

“desde el punto de vista médico, la menstruacion
no tiene efectos beneficiosos para nadie, y para
muchas mujeres es perjudicial para su salud”. Se-
gun la definicion de Coutinho, la menstruacion es
simplemente el signo de un proceso fallido: “cuan-
do ocurre la menstruacion, significa que el sistema
[reproductivo] fallo y, en aras de la eficiencia re-
productiva, tendria que repetirse el mes siguiente,
el mes siguiente. Y asi sucesivamente hasta que co-
mience a desarrollarse un huevo fertilizado anidado
con éxito” (...). La menstruaciéon regular, concluye
Coutinho, es una funcion anticuada de nuestros
ancestros evolutivos y ahora deberia suprimirse
en todas las mujeres en edad reproductiva (Grady,
2002, p.3, traducciéon propia).

El planteamiento de Coutinho, bastante paternalista por
cierto, vivifica el lugar del falogocentrismo en la ciencia y
aporta significativamente a que el trecho, que por décadas pa-
recia favorecer exclusivamente a la industria de los productos
para la higiene femenina, resultase el botin que la industria
farmacéutica esta aprovechando minuciosamente para tomar

137



la delantera en la capitalizacion de los cuerpos de las mujeres y
las otras personas que menstruan. Y es que los mitos y tabues
primitivos, sumados a los reforzados por las religiones, la falta
de educacion menstrual y sexual, la ausencia de investigacio-
nes en torno a la salud y normalidad del ciclo menstrual en
clave de género, el falogocentrismo en las academias y las ins-
tituciones médicas, han generado las condiciones necesarias
para que las farmacéuticas, de forma exitosa, actualicen na-
rrativas y teorias menstruales que, paraddjicamente, su punto
de partida vuelve a ser la concepcion de un cuerpo atrofiado,
enfermo y que necesita reparacion. Frente al planteamiento
de Coutinho, la cientifica Margie Profet objet6 y cuestiono ar-
gumentando el proceso menstrual ovulatorio desde un enfo-
que de salud y no de enfermedad. Profet sostiene que:

El tutero parece estar disefiado para aumentar su
sangrado si detecta una infeccion... Por lo tanto,
restringir artificialmente el sangrado uterino puede
estar contraindicado, ya que interfiere con la ca-
pacidad natural del cuerpo para defenderse de los
patogenos (...) desde un punto de vista evolutivo
necesariamente debe existir un proposito funcional
para la menstruacion regular o no hubiese sopor-
tado las mutaciones de nuestra evolucion (Grady,
2002, p.4)

Ademas, afirmé que los patogenos son transportados
en el semen, es decir, los varones serian los responsables
de estos y concluye planteando que el sangrado menstrual

138



tiene el proposito de limpiar y de proteger el utero de la
colonizacion de los patogenos. Por su parte, Emily Martin,
desde una comprension de las narrativas *°opresoras, mani-
fiesta que los planteamientos de Coutinho obedecen a para-
digmas normativos que prevalecen en los discursos cientifi-

cos en los que la “norma” sigue siendo el cuerpo masculino.

La “menstruacion”, en el entendimiento de Cou-
tinho, es “antinatural”, es decir, “patologica”, una
“enfermedad” que el establecimiento médico debe
esforzarse por curar. La ciencia puede estar traba-
jando rapidamente para perfeccionar el cuerpo hu-
mano, pero ciertamente no lo estd moldeando a la
imagen de la mujer (Grady, 2002, p.5).

Sospechosamente, también hay un auge de “nuevas” pa-
tologias del organo sexual femenino. Bayer, por ejemplo,
promueve ampliamente un test para indagar las posibilida-
des de padecer de SUA (Sangrado Uterino Anormal), donde
soOlo tres preguntas de siete estan enfocadas realmente en la
cantidad del sangrado, las restantes, evidentemente son un
indicador de la prevalencia del taba menstrual, asi la ma-
yoria de las respuestas dan positivo para SUA. Ademas, en
el mismo sitio web se dan recomendaciones para solucio-
nar estas “patologias” que van desde anticonceptivos orales
hasta la ablacién endometrial y un conjunto de especialistas
dispuestos a atenderte.

Frente a los hallazgos “cientificos” (que pongo entre co-

36  Antropologa estadounidense, autora del libro Woman in the Body.

139



millas porque dudo de la justicia y objetividad que puede
existir en investigaciones que son promovidas por indus-
trias farmacéuticas), Emily Martin plantea que se requiere
de estudios cientificos que tengan como punto de partida
de la concepcion de la menstruacion como un proceso hu-
mano, cuya funcidén no puede limitarse so6lo a la capacidad
de gestar, y afirma que “solo cuando podamos evaluar por
primera vez el valor de los procesos regulares del cuerpo de
las mujeres, podremos comprender plenamente su papel y
funcion en la salud fisica y emocional de todas las mujeres”
(Grady, 2002, p.6).

En la actualidad asistimos a una disputa comercial entre
la farmacéutica y la industria de productos para la “higiene”
femenina; en una carrera contra el tiempo para imponer
narrativas dominantes ambos contrincantes desarrollan es-
trategias de control que suelen pasar desapercibidas o in-
terpretados como gestos de transformacion del tabi mens-
trual para beneficio de las mujeres.

A continuacién hago un paralelo entre los discursos y las
estrategias que he identificado en ambos protagonistas de
la disputa.

140



Carolina Ramirez Vasquez

Tabla 1 Discursos y estrategias de las farmacéuticas y las
industrias de higiene femenina

Utilizan el discurso

de empoderamiento
femenino.

Utilizan el discurso

biomédico para plantear lo
normal y lo anormal, y asi
legitimarse desde el poder.

Hablan de normalizacion
de la menstruacion,
aunque sus acciones

son tan superficiales
como su discurso de
empoderamiento.

Plantean la menstruacion
como enfermedad, un
proceso no necesario o
como una desventaja que
puede ser “reparada” por
medio de la medicalizaciéon
y las intervenciones
quirargicas.

Prometen la reparacion del
cuerpo mediante practicas
de higienizacion.

Prometen bienestar por
medio de la medicalizacion.

Promocionan el término
pobreza menstrual,
asegurando que el
problema del tabu
menstrual se resuelve con
insumos como los que

ellos distribuyen.

Promocionan productos
farmacéuticos bajo el rotulo
“modernos” que eliminan

o disminuyen el sangrado
menstrual.

141



=
C

Fducacion menstrual emancipadora

Refuerzan el mandato de

ocultamiento de la mancha
y ofrecen productos para
ello

Patologizan la menstruacion
y la ciclicidad. - Ofrecen
regularizacion.

Se apropian de los
discursos del feminismo y
la educacion menstrual.

Se sostienen en los discursos
de la ciencia patriarcal.

Se apoyan (y apoyan)
en politicas publicas
de acceso a productos
menstruales.

Se apoyan en el personal
médico especializado.

Patrocinan jornadas por la
eliminacion de la pobreza
menstrual.

Patrocinan investigaciones,
campanas, congresos
médicos.

Proporcionan acciones
educativas en el escenario
escolar enfocadas en

la promocion de sus

productos menstruales.

Proporcionan métodos
anticonceptivos que reducen
la ovulacion y, por ende,

la menstruacion en ninas a

partir de los 10 anos.

Nota. Elaboracion propia.

Aunque muchas de las estrategias suelen ser seductoras

y dejan un sabor de cambio, en el fondo no subvierten las

narrativas dominantes, por el contrario pareciera que son

142



estas las que vivifican su existencia y legitima “la verdad”
que se precisa en los cuerpos menstruantes. El control del
utero, la invisibilizacion de la vulva, la sobrevaloracion de
la vagina y la capitalizacion del ciclo menstrual fueron y
siguen siendo estrategias de control y opresion del sistema
patriarcal, ante esto la educacion menstrual se posiciona
como una alternativa de resistencia y emancipacion desde

los territorios.

Las reivindicaciones legitimas de la sociedad, en este
caso de las activistas menstruales presentes en todo el mun-
do, han llevado a la formulacion de nuevos o renovados De-
rechos Humanos, la salud menstrual es uno de estos. Hablar
de salud menstrual implica reconocer que la menstruacion
es mucho mas que un indicador de fertilidad y que no puede
reducirse a la ausencia de enfermedad. La salud menstrual
tiene que abarcar diversos aspectos que incluyen la aten-
cion en salud, el acceso a productos seguros, confiables y
sostenibles para la gestion de la menstruacion, condiciones
estructurales que sean favorables para la experiencia mens-
trual digna de ninas, mujeres y personas menstruantes y un
solido componente educativo que permita transformar las
narrativas construidas y sostenidas historicamente alrede-
dor de la menstruacion.

A causa del tabu y los estigmas menstruales se ven vul-
nerados derechos fundamentales tales como:

143



—El derecho a la educacion. Por situaciones como el mie-
do a mancharse, malestares fisicos, la falta de acceso a pro-
ductos para la gestion menstrual y de condiciones dignas
en los servicios sanitarios y saneamiento bdsico cientos de
nifias en América Latina y el mundo faltan a clases cuando
estan menstruando. La menstruacion es causa de ausentis-
mo escolar y afecta principalmente a las ninas y jovenes
con pocos recursos econdmicos pero no exclusivamente. El
tabu menstrual se hace presente en la sociedad en general
sin discriminar el estrato socioeconomico.

—El derecho a la dignidad humana. Diariamente nifas,
mujeres y personas menstruantes son aisladas, avergonza-
das, excluidas y humilladas por menstruar. Las violencias
ejercidas y justificadas desde discursos esencialistas y fun-
damentalistas representan una vulneracién del derecho a
la dignidad humana. En 2018, una nifa de 11 anos en Gran
Bretana tuvo que permanecer en clase empapada de mens-
truacion tras experimentar su menarca, porque la profesora
le impidi6 ir al bafio a cambiarse.3” En 2020, las estudiantes
universitarias del Instituto Shree Sahajanand Girls fueron
obligadas a desnudarse para comprobar si estaban mens-
truando?®®, dado que esta prohibido para ellas habitar luga-
res comunes en sus dias de sangrado. Asimismo, algunos
ritos de pasaje llevados a cabo por comunidades indigenas

37 https://www.antena3.com/noticias/mundo/obligan-ni-
na-anos-permanecer-clase-pese-estar-manchada-prim era-regla_
201809295bafabe40cf2a0de52590a52.html.

38  https://www.bbc.com/mundo/noticias-51544974.

144



para celebrar la menarca constituyen una vulneracion del
derecho a la dignidad humana al practicar el encerramiento
y aislamiento, la cliridectomia, entre otros.

—El derecho al trabajo. Por razones asociadas a la mens-
truacion también se ve vulnerado el derecho al trabajo. Re-
cientemente se conocio que en la India, en los ultimos afnos
mas de 4.500* mujeres jovenes se han sometido a proce-
dimientos quirurgicos para extirpar el atero con el fin de
poder ser empleadas como recolectoras de caha de azucar.
También las mujeres con endometriosis en América Latina
y Espana han denunciado despidos y marginacion laboral
por causa de la “enfermedad”, incluso se han conocido ca-
sos de despidos por manchar el uniforme de menstruacion,
correspondiendo a la vulneracion grave de los derechos
fundamentales.

—El derecho a la salud y el bienestar. La ausencia de
la menstruacion en la escena publica lleva a que muchas
mujeres no hablen de su salud menstrual convirtiendo ese
silencio en complice de los sistemas de salud precarios y
misOginos presentes en América Latina. La salud menstrual
es un tema reciente y requiere que sea abordado desde una
mirada territorial y decolonial, para que todas las mujeres
puedan disfrutar de la garantia de este derecho.

145






El territorio cuerpo (...) un territorio con memoria cor-
poral y memoria historica, por lo tanto el primer lugar de
enunciacion, el lugar para ser sanado, emancipado, libera-

do, el lugar para recuperar y reivindicar la alegria
Feminismos desde Abya Yala

Habiendo recorrido las cuatro dimensiones anteriores,
considero oportuno finalizar con la dimension espiritual.
Entendiendo la espiritualidad como la capacidad de reco-
gerse en si misma, de mirar hacia adentro y abrazarse con
todo, de encontrarse con aquello que le da sentido a la vida
y reconocerse como individuo colectivo capaz de apilar
fuerza, indignacion y ternura. Todo aquello que parecie-
ra atrofiarse precisamente cuando el tabui menstrual y sus
narrativas opresoras impactan la identidad de las personas
que menstruan.

La falta de elementos simbolicos legitimados que permi-
tan a las mujeres identificarse con lo inmenso, lo sagrado,
la completud, el todo en si misma, dificulta que ellas se re-
conozcan y enuncien como mujeres suficientes. En esto las
religiones patriarcales han tenido una responsabilidad muy
grande, ademas de excluirlas de los lugares de poder en su

147



modelo de organizacion. Sustentandose principalmente en
la supuesta condicion de impureza, deslegitimaron y usur-
paron el lugar de las Diosas imponiendo una sola posibili-
dad de divinidad, un Dios masculino y heteropatriarcal. Al
respecto, Kate Millet (2017) menciona que al parecer esta
situacion se consolid6 gracias a que sociedades arcaicas me-
nospreciaron el papel relevante de la mujer en la procrea-

cion y le atribuyeron esa capacidad solo al falo:

La religion patriarcal consolido esta situacion crean-
do uno o varios dioses masculinos, desterrando o
desacreditando a las diosas y construyendo una teo-
logia cuyos postulados basicos reforzaban la supre-
macia del vardn y tenian por mision esencial mante-

ner y justificar la estructura patriarcal (p. 75).

En el quehacer de educadora menstrual, he encontrado
decenas de preguntas y comentarios de nihias y mujeres que
refieren vergiienza, pudor y profundo asco de su genitali-
dad y sus secreciones vaginales. Mujeres adultas que creen
que la menstruacion es un castigo por la “desobediencia”
de Eva, mujeres que consideran la menstruacion como la
peor experiencia de sus vidas, pero al mismo tiempo asu-
men que dicha experiencia, se la merecian. Mujeres que no
consiguen reconocerse mas que en el padecimiento, muje-
res rotas y fracturadas. Ninas desinformadas y angustiadas
ante la expresion de su pubertad, ninas ansiosas de una pa-
labra diferente acerca de sus cuerpos, ninas que abren los
0jos y se les escapa una tenue sonrisa cuando en un salon

148



de clase con voz fuerte menciono que la sangre menstrual
no es mala, que los pelos son normales, que el cuerpo de la
pubertad esta bien.

La educacion menstrual debe estar intencionada en la
transformacion de las narrativas construidas alrededor del
sangrado, debe cuestionar los relatos y creencias que han
contribuido al posicionamiento de las mujeres como seres
inferiores, como ciudadanas de segunda, como de menor
categoria. Y es justamente aca cuando el planteamiento de
la recuperacion de la imagen individual y colectiva de las
mujeres y el reconocimiento del estatus social de ellas tie-
ne un papel fundamental en aras de la autonomia (y de
saldar una deuda ancestral). Nancy Fraser (2012) mencio-
na que:

Al parecer, lo que requiere reconocimiento es la
identidad femenina. Se supone que la falta de re-
conocimiento dana a la autoestima de las mujeres y
distorsiona la imagen que éstas tienen de si mismas.
Para corregir estos perjuicios es necesario aceptar
una politica feminista del reconocimiento. Esta po-
litica implica impugnar las imagenes androcéntri-
cas degradantes de la feminidad con el fin de repa-
rar los danos ocasionados al sujeto femenino. Para
ello, las mujeres deben sustituir los modelos o este-
reotipos degradantes por representaciones nuevas
elaboradas por ellas mismas. Mas atn, habiendo re-
modelado su identidad colectiva, las nuevas repre-

149



sentaciones deben defenderse publicamente para
lograr el respeto y la estima social (p.279).

Me atrevo a poner algunas reflexiones en cuanto a esta
diada aun sabiendo el riesgo que corro de caer en discursos
comunes; sin embargo, creo que es importante mencionar
que resignificar la menstruacion puede ser una experiencia
tremendamente espiritual (al mismo tiempo que politica).
A mi modo de ver, esta conexion se da en la medida en que
la nifia, mujer o persona menstruante consigue valorar de
manera positiva su cuerpo, su genitalidad, sus secreciones
y las expresiones de su sexualidad. La menstruacion es un
signo que refleja y contiene una serie de violencias siste-
maticas, exclusiones, mutilaciones, vergiienzas, violaciones
y mas. Las representaciones sociales construidas alrededor
de la menstruacion han signado el cuerpo con dolor y ma-
lestar; en la medida que transformamos las narrativas opre-
soras conseguimos generar otros significantes y construir
nuevos signos.

El ciclo menstrual ovulatorio es una fuente poderosa de
autoconocimiento. Las metaforas del ciclo lunar y el ciclo
de la tierra son un puente para reconocer la humanidad ci-
clica que habitan los cuerpos que ovulan, una realidad psi-
quica que el mundo patriarcal ha intentado utilizar como
estrategia de subordinacion bajo la categoria “naturaleza

femenina”, mientras que el mundo capitalista intenta “regu-

150



lar” los cuerpos ciclicos para evitar que salga a la superficie
lo impredecible caracteristico de todo aquello que se trans-
forma y no hace parte del endurecido mundo falogocéntri-
co, de esta forma se consigue que las mujeres desprecien lo
que son y pretendan encajar en modelos patriarcales que se
metamorfosean de acuerdo a las coordenadas de la historia
y a menester del capitalismo. La analista junguiana Esther
Harding (1987) menciona que despreciar la condicién cicli-
ca hace que se pierda contacto consigo misma y se funcione
a través de las cualidades masculinas del animus*’, pudién-
dose interpretar como una forma de dominacion masculina.
Por su parte, la antroposofia propone una forma de en-
tender los cuerpos ciclicos a través de lo que ocurre a nivel
biologico y los cuatro cuerpos (fisico, etérico, astral y el Yo),
desde los cuales este camino de estudio, basado en los plan-
teamientos de Rudolf Stainer*! comprende el ser humano. La
medicina antroposofica define el ciclo menstrual como:

El resultado de la interaccion dinamica, entre la or-
ganizacion del yo, el cuerpo astral y el cuerpo eté-
rico, que regulan armoénicamente los procesos de
anabolismo y catabolismo que suceden durante el
ciclo. En el ciclo menstrual y la menstruacion esta
implicada toda la organizacion o formacion del ser
humano (Cuevas, 2015, p. 19)

40 Término usado por Carl Jung para indicar la parte masculina en
la mujer.

41  Filosofo austriaco fundador de la antroposofia.

151



Manuela Cuevas, es médica antroposofica y especialista
en ginecologia preventiva, y en su texto Mujer Lunar, Mu-
jer Solar, reconoce las posibilidades de autoconocimiento y
consciencia de si que ofrece el estudio y monitoreo riguro-
so del ciclo menstrual ovulatorio.

Tomar conciencia de nuestro ciclo y de los movi-
mientos energéticos inherentes a ¢l nos ayudan a
percibir el nivel de la vida mas alla de lo visible. Y
es una guia en los procesos de autoconocimiento y
transformacion de la mujer (p. 27).

Actualmente, abunda informacion acerca de los aspec-
tos espirituales del ciclo menstrual; sin embargo, no todo lo
que encontramos aporta al ejercicio del reconocimiento de
las ciclicidades plurales y contrahegemonicas, por el con-
trario, algunos textos plantean un unico modelo de expe-
riencia ciclica reduciendo los cuerpos menstruantes a una
receta establecida que anula las subjetividades.

Lorena Cabanal, feminista comunitaria Maya Xinca de
Guatemala, pone reflexiones importantes respecto al ejer-
cicio de la autonomia, la autogestion de la salud y la ciclici-
dad, plantea lo que desde la Red de Sanadoras Ancestrales
han denominado el camino de sanacion cosmico politico
que comprende la femealogia** de las ancestras, 1a sanacion
a través de los ciclos lunares y las plantas, el reconocimien-
to del estado del cuerpo y la identificacion del miedo, la
culpa y las vergiienzas con el proposito de sanarlas y recu-

42 Término propuesto por la Tzkat-Red de Sanadoras Ancestrales de
Guatemala para referirse a las practicas y saberes propias de las ancestras.

152



perar la alegria y la vitalidad de los cuerpos.

Efectivamente, la exploracion, observacion y resignifica-
cion del ciclo con cada una de las fases y las disposiciones
animicas que conllevan, ofrece la posibilidad de reconocer-
nos y fortalecer la confianza en si mismas. Conocer da po-
der, conocernos nos hace duefias y soberanas del territorio
cuerpo que habitamos.

Un aspecto que considero sumamente importante en esta
dimension es trabajar el reconocimiento de un nuevo estatus
de la menstruacion, el estatus politico y humano, en la medi-
da en que la sociedad reconoce el sangrado menstrual como
una experiencia humana se liberan los estigmas y las expe-
riencias menstruales comenzaran a ser realmente dignas. En
un ejercicio de adaptacion de la propuesta de Fraser (2012),
insto a llevar a cabo un trabajo en dos vias: la primera enfoca-
da en el trabajo individual que permite identificar y empren-
der acciones para cuestionar lo aprendido, construir nuevas
narrativas y hacer resignificaciones como un ejercicio para
recuperar la autonomia. La segunda direccionada hacia la
transformacion colectiva, cuestionando las narrativas mens-
truales y las representaciones sociales que han sostenido las
formas de dominacion y subyugacion legitimandonos en la
enunciacion de nuestros propios relatos partiendo de que el
lenguaje es un medio para construir sentidos y significados,
para anticipar la realidad que queremos.

153



La dignidad menstrual es la deuda mas antigua que se tie-
ne con las mujeres, las ninas y otras identidades que mens-
traan. Es la pieza que andaba pérdida para el rompecabezas
de la emancipacion y la autonomia. La educacion menstrual
emancipadora es una respuesta contundente a la misoginia
expresada durante siglos mediante el tabi menstrual.

El estudio aqui realizado me lleva a concluir que:

1. Los tabues y estigmas persisten y prevalecen en la ac-
tualidad, generando descontento de los cuerpos, subordina-
cion y enajenacion. Son reforzados a nivel familiar, escolar,
social, religioso y a través de los medios de comunicacion.

2. La menstruacion continta siendo leida como un atri-
buto de la capacidad reproductiva, que se complejiza cuan-
do la persona que menstrua es una nina expuesta a la sexua-
lizacion de una sociedad que, ante el evento menarquico, se
queda aturdida y no consigue mas que decir: “ya eres una
mujer”, “ya puedes quedar embarazada”. Estas considera-
ciones ponen en situacion de riesgo a las nifias, encubre el
abuso y la pedofilia.

3. El neoliberalismo esta sacando provecho del sensacio-
nalismo menstrual al que se asistimos en la actualidad. Un
desborde de intenciones que dificilmente puede generar
transformaciones certeras porque apuntan a lo superficial
y no a la raiz de las politicas desiguales y empobrecedoras.
Un ejemplo de ellos son los programas que trabajan por la
erradicacion de la pobreza menstrual desde posturas colo-

154



nialistas y clasistas, subestimando las formas tradicionales
en que las mujeres de los territorios han autogestionado la
menstruacion e imponiendo una “tecnologia” menstrual; es
decir, una forma de menstruar legitima. Con esto no estoy
diciendo que el acceso a insumos menstruales no sea im-
portante y necesario, por supuesto que lo es, lo que quiero
plantear es que la mancha en si no es el problema, sino lo
que genera en la sociedad.

4. Dos causas importantes y principales del ausentismo
escolar son el miedo a mancharse y el malestar fisico. Ha-
bitualmente, escuchamos mencionar que la falta de acceso
a productos para gestionar la menstruacion es LA CAUSA
de este problema; sin embargo, los estudios aqui realizados
demuestran que existen otras causas igual de importantes y
que la principal herramienta para hacer frente es la educa-
cion menstrual emancipadora.

5. Las instituciones educativas deben implementar es-
trategias de mejoramiento de infraestructura de los banos,
disponer de insumos necesarios para el cuidado menstrual,
llevar a cabo sensibilizaciones y capacitaciones con el per-
sonal docente, implementar educacién menstrual emanci-
padora de forma transversal en el curriculo, desenvolver
estrategias para garantizar la dignidad menstrual y evitar la
desercion y el ausentismo escolar de ninas jovenes.

6. La menstruacion requiere un estatus politico que per-
mita la discusion argumentada en la que se reconozca la

historicidad del tabt y se cuestionen las formas de control

155



y opresion que han limitado la vida de mujeres, nifias y per-
sonas menstruantes. El historico silencio de las ciencias so-
ciales y en especial de la psicologia frente a lo que implican
las narrativas menstruales hegemonicas en la construccion
de la identidad es infame, la mitad de la poblacion mens-
trua. Asi entonces, urgen estudios que indaguen por las im-
plicaciones y las consecuencias a nivel psicoemocional del

tabu menstrual.

156



Aranguren, C.; Pessolano, S.; Rodriguez Urroz, L. Y Porta,
J. (2016). La Cartografia Social es una herramienta que se
usa para producir una obra colectiva acerca del territorio
donde vivimos. Instituto Nacional de Tecnologia Agro-
pecuaria. Recuperado de https://inta.gob.ar/noticias/
la-cartografia-social-es-una-herramienta-que-se-usa-pa-
ra-producir-una-obra-colectiva-acerca-del-territo-
rio-donde-vivimos.

Blizquez Rodriguez, M. y Bolanos Gallardo, E. (2017).
Aportes a una antropologia feminista de la salud: el estu-
dio del ciclo menstrual. Salud Colectiva,13(2), 253-265.
10.18294 /sc.2017.1204.

Briden, L. (2015). Cémo mejorar tu ciclo menstrual. Green-
peak Publishing.

Camacaro Goémez, D. J. (2007). Cuerpo de Mujer: ter-
ritorio delimitado por el discurso médico. Comu-
nidad y Salud, 5(1), 32-37. Recuperado de http://
ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttex-
t&pid=51690-32932007000100005&Ing=es&ting=es.

Castellanos, S. (2009). Diosas, brujas y vampiresas. Norma S.A.

Chirix, E. (2010). Los deseos de nuestro cuerpo. Ediciones
del Pensativo.

157



Costa, B. (17 de noviembre de 2018).Una croqueta menos
para las ninas en comedores externalizados de Anda-
lucia. Recuperado de https://www.elsaltodiario.com/
educacion-publica/croqueta-menos-para-ninas-come-
dores-escolares-externalizados-andalucia.

Cuevas, M. (2015). Mujer Lunar, Mujer Solar. Dr. Manuela
Cuevas.

Dariot, C. ( ). Una breve y mas facil introduccién al juicio as-
trologico de las estrellas.

Estrada Estrada, B. L. (7 de octubre de 2017). Tabues reli-
giosos en torno a la menstruacion. El Espectador. Recu-
perado de https://blogs.elespectador.com/cultura/el-hi-
lo-de-ariadna/tabues-religiosos-tornola-menstruacion.

Foucault, M.P. (2008). Vigilar y castigar: nacimiento de la
prision. Siglo XXI Editores.

Flores, V. (2015). Poéticas de las pedagogias del Sur. Ed-
ucacion, emancipacion e igualdad. XX Congreso Ped-
agogico UTE. Recuperado de https://educacionute.org/
wp-content /uploads/2016/05 /Afectos-pedagogias-in-
fancias-heteronormatividad-PONENCIA-2.pdf.

Fraser, N. (2012). La politica feminista en la era del recon-
ocimiento: un enfoque bidimensional de la justicia de
género. BIBLID 19(2), pp. 267-286.

Frazer, J. (). La rama dorada. Fondo de Cultura Econémica.

Freud, S. (1950). Tres ensayos sobre teoria sexual.

Gonzalez, W. y Alegria, J. C. (2013). Titulo del articulo.
Praxis Filosofica Nueva Serie, 36, 163-201. Universidad
del Valle.

158



Grady, K. (2002). Is Menstruation Obsolete? Thirdspace: A
Journal of Feminist Theory & Culture, 2(1), pp.

Guba, E. y Lincoln. Y. (2002). Paradigmas en competencia en
la investigacion cualitativa. Compilacion de Denman. C, y
Haro. J, Por los rincones, Antologia de métodos cualitativos
en la investigacion social, pp. 113-145). Colegio de Sonora.

Gutiérrez, G. (2003). El taller reflexivo. Universidad Ponti-
ficia Bolivariana.

Harding, E. (1987). Los misterios de la mujer. Obelisco.

Hunt, K. (24 de mayo de 2017). La verdadera razén por
la que las mujeres chinas vendaban sus pies... y no, no fue
por sexo. CNN. Recuperado de https://cnnespanol.cnn.
com/2017/05/24 /la-verdadera-razon-por-la-que-las-mu-
jeres-chinas-vendaban-sus-pies-y-no-no-fue-por-sexo/

Iglesias, J. L. (2009). La menstruacién: un asunto sobre la
Luna, venenos y lores. Revista Medicina Universitaria,
11(45), 279-287.

Ivern, A. (2021). Hacia una narrativa emancipadora desde
el cuerpo. Recuperado de https://www.revistamovimien-
to.com/educacion/hacia-una-narrativa-emancipador
a-desde-el-cuerpo/.

Plan Internacional (2021). Las cifras del matrimonio infan-
til en el mundo. Recuperado de https://plan-international.
es/las-cifras-del-matrimonio-infantil-en-el-mundo.

Lopez Sanchez, O. (2007). De la costilla de Adan al ttero de
Eva: el cuerpo femenino en el imaginario médico y social del
siglo XIX. Casa Editorial Garnier Hermanos.

159



Magana, E. (6 de mayo de 1988). Conferencia Laboratorio
de Antropologia Social, Seminario Americanista, pp. 363-
382. Recuperado de http://revistas.pucp.edu.pe/index.
php/anthropologica/article/download/10300/10744

Marin Usuga, A. y Restrepo Mesa, S. (2016). La influencia
de factores psicologicos como autoestima, autoconcepto
y autoeficacia en el rendimiento académico en adoles-
centes. Revista Electronica Psyconex, Psicologia, Psicoand-
lisis Y Conexiones, 8(13).

Millet, K. (1970). Politica sexual. Doubleday.

Ngozi, C. (2019). Todos deberiamos ser feministas.

Pastor, D. (2020). Introduccién a la anatomia y fisiologia de
las féminas género diverses. Figshare.

Princesas Menstruantes (2019). Las ninas necesitan referen-
tes. Si, necesitan referentes. Recuperado de https://www.
princesasmenstruantes.com/las-ninas-necesitan-refe-
rentes-si-necesitan-referentes/.

Rousseau, J. J. (1762). Emilio, o de la educacion.

Sanyal, M. (2009). Vulva: la revelaciéon del sexo invsible. Ana-
grama.

Tarzibachi, E. (2017). Cosas de mujeres. Menstruacion, géne-
ro y poder. Sudamericana.

Tibon, G. (1984). Los ritos mdgicos y tragicos de la pubertad
femenina. Editorial Diana.

Vega, A. (1999). Variantes del mito del origen de la mens-
truacion (a 1335) en pueblos indigenas sudamericanos.
Filologia y Lingiiistica, XXV (Extraordinario), pp.73-88.

Zapata J. (2006). Titulo. Revista de la Facultad de Trabajo
Social UPB, 22(22), pp.

160



11
14

15
18
21
23
25
26
AT

30

35
46
50
53
59

Presentacion

Introduccion

Horizonte Teorico Conceptual.
Educacion Emancipadora

Narrativas Emancipadoras

El Poder y el Disciplinamiento de los Cuerpos
Metodologia

La Metodologia

Cartografia Social

El método Mosaic Approach

La Educacion Menstrual Emancipadora

Primer Sangrado:

Dimension Historica y Cultural
Practicas de Seclusion

El Miedo a lo Desconocido

La Menstruacion como un Mal
El Patriarcado Ancestral

Acciones Asertivas

161



60
64
69
76
78
82
84
92

94

96

100
103
105
108
113
115
118

120
122
123
132
134
143

Segundo Sangrado. Dimension Biologica

El Cuerpo Femenino como Cuerpo Atrofiado
Menstruacion desde la Ciencia

Sistema u Organo Sexual

Utero

El Ciclo Menstrual Ovulatorio

La Vulva y el Clitoris

Acciones Asertivas

Tercer Sangrado. Dimension Psico-Emocional

Nacer con Vulva

El Inicio de la Pubertad Femenina
Ya Enfermo la Nifa

La Censura y las Prohibiciones

La Verguenza

La Fractura del Cuerpo

Las Creencias sobre Si Mismas

Acciones Asertivas

Cuarto Sangrado. Dimension Politica
Menstruacion y Patriarcado

El Modelo Biomedico

Higiene, mucho mas que Limpieza

Cuerpos Fracturados, Cuerpos Capitalizados
La Salud Menstrual, un Derecho Emergente

162



146
150
153

154

157

Quinto Sangrado. Dimension Espiritual
Menstruacion y Espiritualidad
Acciones Asertivas

Manifiesto por la Educacion Menstrual

Referencias Bibliograficas



Este libro se termina de
imprimir en la ciudad de
Medellin en julio de 2022.



E

R

PALLIDiS

Ensayo

Uoidea42-B|-®
so|nwi}sy

Cﬁc —~|o|z






