
Uma forma de desafiar a misoginia
expressa no tabu menstrual



https://v3.camscanner.com/user/download


1 

Educação Menstrual Emancipadora: uma via para interpelar a misoginia 

expressa no tabu menstrual1 

 

Carolina Ramírez Vásquez 

Apresentação 

 

 A história demonstra que, entre os estudos sobre feminismos e gênero e os 

movimentos sociais de mulheres, ocorreu uma relação intrínseca em que sujeito-

objeto-intenção se fortalecem mutuamente; da mesma forma, a ação fomentou a 

investigação, que construiu consignas (“slogans”), teses e métodos para mobilização. 

 Na Colômbia, alguns acontecimentos para a garantia de direitos das mulheres, 

como o direito ao voto em 1954; a Declaração das Nações Unidas para a eliminação 

da discriminação contra as mulheres em 1967; as distintas conferências mundiais em 

prol da prevenção e erradicação  das violências contra as mulheres; as mudanças e 

apropriações nos métodos contraceptivos e  o ingresso cada vez maior das mulheres 

no mercado de trabalho remunerado e no mundo acadêmico universitário contibuíram 

nas décadas de setenta e oitenta para formar, dentro das ciências sociais, um campo 

de estudos sobre mulheres e feminismos que buscava, entre outras coisas, propor 

uma perspectiva de análise - o gênero - que incluísse o ponto de vista das mulheres, 

suas perguntas e problemáticas, muitas delas postuladas e debatidas previamente no 

movimento social de mulheres e pelas feministas. 

 Em Medellín, os estudos sobre mulheres e gênero começaram a se 

desenvolver nas décadas de setenta e oitenta do século XX, por meio da divulgação 

de artigos, da realização de congressos, da criação de organizações não 

governamentais, do desenho de pedagogias situadas e da promoção de cátedras 

universitárias. A formalização universitária deste campo de reflexão e investigação, 

teve início na década de noventa quando aumentou o número de publicações e de 

referenciais teóricos e se destinaram recursos humanos e financeiros que, por 

exemplo, em 1997, permitiram a abertura do Centro de Estudos em Gênero: Mulher 

e Desenvolvimento, vinculado à Faculdade de Ciências Sociais e Humanas da 

Universidade de Antioquia. 

 Na cidade, o movimento social de mulheres e o conhecimento acadêmico sobre 

feminismos e gênero, cada um com suas características e alcances, contribuíram e 

contribuem para alcançar a igualdade de gênero das mulheres urbanas e rurais. Estes 

conhecimentos impactaram na criação e desenvolvimento da Secretaria de Mulheres 

da Prefeitura de Medellín, entidade que também gerou conhecimentos no mesmo 

campo. 

                                                
1 Tradução livre de Letícia Santos Ferreira, psicóloga e educadora menstrual, com base no original: 
VÁSQUEZ, C. R. Educación Menstrual Emancipadora: una vía para interpelar la misoginia 
expresada en el tabú menstrual. Medellin: Ensayo, 2022. 



 2 

 

 

 

 Essa dependência surgiu graças à confluências das exigências e 

reivindicações do movimento social de mulheres e da vontade política, por meio do 

Acordo 001 de Medellín, com a missão de: 

 “Contribuir para a igualdade de direitos e oportunidades entre mulheres e 

homens e para a diminuição de práticas discriminatórias que atentem contra o 

desenvolvimento político, social, econômico e cultural das mulheres do Distrito 

Especial de Ciência, Tecnologia e Inovação de Medellín, por meio do desenho, 

implementação, coordenação, monitoramento e assessoria das políticas, planos e 

programas distritais.”  

 No mesmo ato administrativo se lê que a entidade é a reitora das políticas 

públicas para as mulheres. 

 Por diversas razões, como a persistência e agudização das lacunas 

(distanciamentos) entre homens e mulheres, as mudanças legislativas em matéria de 

gênero, e os conhecimentos e lições aprendidas pela Secretaria das Mulheres da 

Prefeitura de Medellín, se identificou a necessidade de atualizar o Acordo 22 de 2003 

e, em consequência, se formulou e aprovou a vigente política pública para a igualdade 

de gênero das mulheres urbanas e rurais de Medellín, mediante o acordo 102 de 

2018. 

 O objetivo específico 4.3 deste acordo estabelece a necessidade de: “Garantir 

o direito à educação igualitária que promova a educação não sexista para a 

transformação de estereótipos e desigualdades de gênero na educação e na cultura”. 

 Por sua vez, o plano de desenvolvimento “Medellín Futura” 2020-2023, na linha 

estratégica 2: transformação educativa e cultural, apresenta o projeto Implementação 

de Estratégias para Transformar Imaginários Culturais em favor da Igualdade de 

Gênero e da Visibilização das Mulheres, que tem como uma de suas ações 

desenvolver estratégias de mobilização social para transformação de imaginários 

culturais e representações sociais em favor da igualdade de gênero. 

 No ano de 2021, com o ânimo de contribuir com o cumprimeto dos objetivos 

propostos na política pública e em seu plano estratégico e reconhecendo as 

demandas do movimento social de mulheres, ambos vinculados com o propósito de 

transformações culturais em favor da igualdade de gênero, a Secretaria das Mulheres 

da Prefeitura de Medellín entregou o prêmio Investigação para Transformação - 

Biblioteca Feminista de Medellín, com o objetivo de reconhecer e difundir 

conhecimento sobre feminismos e gênero por meio da adaptação e publicação de 

investigações inéditas e concluídas. 

 A distribuição deste prêmio também se justificou no reconhecimento do caráter 

pedagógico, transformador e cultural das investigações que abordam temas de 

gênero e feminismos, valoriza sua contribuição na compreensão sobre como 

mulheres e homens se fazem sujeitos históricos e culturais e estende o horizonte de 

seus direitos e oportunidades. 

 Somando-se a isso, a divulgação deste conhecimento permite visibilizar os 

avanços neste campo: as teses retomadas, as perguntas abordadas, os métodos 

aplicados, os achados obtidos e as conclusões formuladas; e talvez apresente 



 3 

 

 

 

questionamentos sobre o impacto da investigação-conhecimento na vida cotidiana e 

nas ações do Estado. 

Com a entrega deste prêmio, a Secretaria de Mulheres da Prefeitura de 

Medellín aposta no fortalecimento do pensamento crítico como uma estratégia para a 

transformação de estereótipos e desigualdades de gênero, uma vez que motiva a 

realização de mais investigações sobre o tema. 

 

Angélica María Ortiz Maya 

Secretária de escritório 

Secretaria de Mulheres 

 

Lida María Castaño Londoño 

Subsecretária de Transversalização 

Secretaria de Mulheres 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 4 

 

 

 

Introdução 

 

O estigma da menstruação é uma forma de misoginia que responde à dominação do 

sistema patriarcal. 

Eugenia Tarzibachi 

 

 A presente investigação é de cunho qualitativo e trata sobre as representações 

sociais e as narrativas menstruais biologicistas e higienistas que geram opressão e 

subordinação em mulheres, meninas e pessoas menstruantes. Questiona o tabu 

menstrual presente em todas as sociedades, suas proezas para se reciclar em todos 

os períodos históricos e permear cenários científicos, religiosos, políticos, familiares 

e escolares. A educação em sexualidade omitiu a educação menstrual ou a reduziu a 

uma expressão biologicista em um viés reprodutivo, desconhecendo a historicidade 

do tabu e o que ele implica a nível individual e coletivo. 

 Aqui se propõe a educação menstrual como via de resistência e transformação, 

como a peça que faltava no quebra-cabeças da dignidade de mulheres e pessoas que 

menstruam. Este estudo questiona as ideias sobre a menstruação e analisa as causas 

e efeitos do tabu menstrual que gera mal estar e se converte em estratégias de 

controle. 

 O propósito central desta investigação é nos aproximarmos da 

conceitualização de educação menstrual e do desenvolvimento de estratégias para 

transformar o tabu, reconhecendo sua vigência e transfiguração para se sustentar a 

partir do patriarcado e do neoliberalismo. A menstruação tem sido utilizada como um 

mecanismo de controle e subordinação, portanto, a educação menstrual é um 

caminho de resistência. 

 É muito possível que esta investigação não faça cambalear as normas 

estabelecidas em relação à menstruação, mas pelo menos oferece um olhar digno e 

desafia o mandato “disso não se fala” que condena o tema à obscuridade, à negação 

e ao silêncio. Este não é um passo a passo nem um manual de receitas, é um 

documento de estudos que objetiva, a partir de uma postura crítica e propositiva, 

mudar as formas de entender, atuar e incentivar as ações de resistência e luta contra 

a misoginia expressa no tabu menstrual. 

 O problema da investigação se construiu ao redor das seguintes perguntas: 

Como opera o tabu menstrual nas experiências menstruais individuais e coletivas? 

Quais são as estratégias de controle que se exercem por meio do tabu menstrual? 

Quais são as ideias que as meninas e mulheres de Medellín e de outros países da 

América Latina têm a respeito do período menstrual? De que forma as narrativas 

menstruais condicionam a experiência menstrual? Como as representações sociais 

sobre a menstruação impactam os auto esquemas da personalidade? 

 O texto foi construído em cinco momentos: 1. Horizonte teórico conceitual, 2. 

Metologia, 3. Resultados, 4. Conclusões, 5. Referências bibliográficas. 



 5 

 

 

 

- Capítulo 1. Horizonte teórico conceitual: expõe de forma argumentativa a 

construção teórica que sustenta os objetivos da investigação, por meio de um 

diálogo constante com diferentes autores. 

- Capítulo 2. Metodologia: este capítulo apresenta o enfoque, método e técnicas 

utilizadas, uma vez que trata de todo trabalho de campo realizado em Medellín 

e outras cidades da Argentina, Brasil, Chile, México, Guatemala, El Salvador e 

Peru. Este capítulo baseia sua importância no uso de múltiplos métodos para 

possibilitar as múltiplas expressões das meninas, adolescentes e mulheres 

adultas. 

- Capítulo 3. Resultados: se apresentam os resultados, as categorias 

emergentes de forma pluri expressiva que mescla imagens de diferentes 

técnicas, narrativas orais e os eixos de indagação. 

- Capítulo 4. Conclusões: se dão a conhecer as resoluções às quais chegamos 

a partir das perguntas orientadoras e as narrativas analisadas durante a 

investigação. 

Horizonte Teórico Conceitual 

 

 As rotas recorridas para investigar, sentir-pensar e escrever cada uma destas 

linhas foram amplas e desafiadoras. Cada um dos textos que li acabam por ser peça 

chave no quebra cabeças do corpo menstrual coletivo. Neste marco teórico, 

encontrarão alguns dos conceitos que me permitiram construir e compreender as 

narrativas menstruais sob o crivo da emancipação. 

Educação Emancipadora 

 

 Pensar a educação menstrual me exige priorizar um modelo educativo com 

perspectiva crítica que subverta a ordem social estabelecida e que busque que os 

sujeitos questionem, desafiem e exerçam resistência aos modelos dominantes, não 

só educativos mas também políticos e sociais, uma educação horizontal, anti 

patriarcal, que reconheça os saberes situados, que se esforce para a construção da 

autonomia e ofereça as ferramentas para derrogar os mandatos inscritos nos corpos 

das pessoas menstruantes. 

 Segundo Paulo Freire (2019), a emancipação parte do diálogo como um 

princípio ético e político, deve procurar a liberdade e a dignidade, garantir espaços de 

reflexão, diálogo e produção de conhecimentos  que contribuam para a erradicação 

das opressões e das hegemonias falocêntricas, patriarcais, heteronormativas, 

reprodutivistas, aspectos que adquirem especial relevância quando falamos de 

educação menstrual, dado que uma das estratégias de controle, neste caso, foi 

vincular a menstruação à função reprodutiva como via para sustentar a maternidade 

hegemônica e o mandato heteronormativo. 



 6 

 

 

 

 Do que quase não se fala é de como a heterosexualidade, esse regime político 

de regulação corporal, modela nossas vidas, nossos corpos, nossos afetos, nossas 

práticas pedagógicas. Como a pedagogia informal e institucionalizada da 

heterosexualidade produz corpos danificados de meninas, meninos e menines ao 

promover e legitimar modos normativos da experiência de gênero que são 

administrados pela lei binária da masculinidade e feminilidade e que impõem modelos 

hegemônicos de identidade sexual e de gênero (FLORES, 2015, p. 2) 

 A educação emancipadora nos permite questionar as narrativas opressoras, 

objetivo e foco da educação menstrual, trabalho que não é possível executar a partir 

dos modelos educativos tradicionais. 

Narrativas Emancipadoras 

 

A linguagem é um meio para construir sentidos e significados. A partir de 

diversas religiões e cosmovisões, se apresentou a força e o poder que têm as palavras 

para construir realidades. A Bíblia menciona que as palavras têm poder. O Talmud diz 

que Deus deu ao ser humano a palavra para que pudesse edificar o mundo. A palavra 

também tem sido uma das principais ferramentas de opressão e controle do sistema 

patriarcal. Mediante a linguagem, visibiliza, invisibiliza, legitima e deslegitima, 

atribuindo o poder de dar ou retirar a condição humana. 

A narrativa é um modo de conhecer e uma forma de construir a realidade e de 

se apropriar dos significados que vão se construindo a partir dos diversos interesses 

políticos, capitalistas, religiosos, artísticos, etc. Ou seja, é uma contínua metamorfose 

e antecipa novos paradigmas, constrói realidades ou sustenta realidades desiguais e 

opressoras; desde o lugar de legitimação linguística, instala verdades (IVERN, 2021). 

No que diz respeito às narrativas menstruais e sexuais, são inúmeros os relatos 

construídos que reproduzem e sustentam sentidos e significados que correspondem 

a heranças colonizadoras, patriarcais e misóginas e, ao mesmo tempo, nos permitem 

descrever e imaginar (antecipar) a cena desejada imposta: 

Primeiro relato: aparelho reprodutor feminino. 

Segundo relato: a menstruação é um período de sangramento vaginal normal 

que ocorre como parte do ciclo menstrual da mulher. Todos os meses, seu corpo se 

prepara para uma possível gravidez. Se não acontece, o revestimento uterino 

(endométrio) se desprende. 

 

a) Horizonte imposto: heteronormatividade e maternidade hegemônica 

 

Quando nos posicionamos nas narrativas emancipadoras, nos consideramos 

interlocutoras legítimas e nos atrevemos a questionar, subverter e produzir novos 

sentidos, novos significados, novos conhecimentos que nos permitam construir uma 

sociedade mais justa, equitativa, livre e segura para mulheres e meninas. As 

narrativas emancipadoras são ações necessárias e urgentes que desafiam os 



 7 

 

 

 

enunciados e relatos que foram normalizados, tidos historicamente como verdades e 

única possibilidade que, obedecendo a lógicas colonialistas e patriarcas, condenam o 

corpo das mulheres a mandatos reprodutivos. Construir outros sentidos e significados 

nos permite descrever e imaginar a pluralidade e antecipar o cenário que queremos: 

Primeiro relato: sistema sexual feminino. 

Segundo relato: a menstruação é o sangramento periódico que experimentam 

as pessoas que nascem com útero como derivação da ovulação e o consequente 

desprendimento do tecido endometrial como sinal de vitalidade e de renovação do 

ciclo ovulatório. 

 

b) Horizonte imposto: preparação sobre a sexualidade, promoção de saúde, a 

maternidade como opção e não obrigação 

 

 As narrativas construídas hegemonicamente sobre a biologia do corpo das 

mulheres sustenta as opressões, por exemplo, o relato do óvulo passivo que espera 

pacientemente a chegada do melhor espermatozóide, o mais forte, o vencedor que 

chega para conquistar e resgatar o óvulo, reproduz os valores dos modelos 

hegemônicos masculino e feminino tradicionais. Através das narrativas 

emancipadoras se constroem novos sentidos e se desconstroem versões instituídas 

e crenças normalizadas.  

O poder e o disciplinamento dos corpos 

 

 O poder é saber, o saber tem sido atribuído e legitimado exclusivamente à 

academia e à ciência (colonialidade do saber). As ciências têm sido suficientemente 

esquivas para as mulheres e tem se construído ao redor de um modelo falocêntrico. 

Segundo Emma Chirix (2010), “a categoria poder não se refere a uma coisa ou a um 

atributo pessoal, mas a uma relação prática entre partes, uma das quais é submetida 

ou negada para a existência e afirmação da outra” (p. 38). O poder se exerce sobre o 

corpo, limitando as interações e apresentando as verdades que se quer segundo as 

coordenadas da história. O controle me permite compreender como opera o tabu 

menstrual como mecanismo de controle e opressão. 

 Para Foucault (2008), o poder é uma série de relações, mecanismos e 

estratégias que prescinde da violência. Ele afirma que o corpo está imerso em 

relações de poder e que está submetido não somente à violência física, mas a um tipo 

de violência sutil que molda e disciplina os corpos para que sejam dóceis, fáceis de 

controlar e de capitalizar. O disciplinamento dos corpos impõe uma série de 

normalidades e anormalidades, faz com que os corpos sejam produtivos e que o 

sistema de subordinação patriarcal funcione. Através de imagens, símbolos e 

mandatos generalizados, as meninas e mulheres são disciplinadas no ocultamento do 

sangue menstrual e reguladas no ciclo menstrual-ovulatório. O corpo menstrual tem 

sido mesquinhamente disciplinado, a censura social e o sentimento de vergonha 



 8 

 

 

 

instalados fazem com que a sociedade se construa omitindo os corpos que 

menstruam e, em consequência, os direitos humanos e a dignidade são 

sistematicamente vulnerabilizados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 9 

 

 

 

Metodologia 

  

 Esta investigação é qualitativa. Dá valor à linguagem, às narrativas, aos 

diálogos interculturais e aos sujeitos, prioriza a experiência recíproca de “aprender 

juntas” e parte do reconhecimento de que ninguém sabe mais de seu corpo do que a 

própria pessoa. O enfoque da investigação é crítico e está situado nas pedagogias 

feministas e nas epistemologias do sul que questionam o estabelecido 

hegemonicamente, se propõe a construir narrativas libertadoras e emancipadoras que 

permitam as experiências plurais. 

 No ano de 2012, com 31 anos, comecei a me fazer perguntas sobre a 

menstruação. Fazia 18 anos que menstruava regularmente e nunca havia me ocorrido 

pensar no que significava para mim esta experiência. Além disso, me custou um 

pouco reconhecer que menstruar era uma experiência situada no meu corpo e pude 

identificar nele a forma com que a ausência de representações simbólicas e palavras 

que nomeiam fazem com que uma experiência seja ignorada. Este é, precisamente, 

um dos efeitos do disciplinamento dos corpos e da ideia coletiva de corpos que não 

menstruam sustentada pelo mandato do ocultamento do sangue. “Me veio isso”, 

“chegou a visita”, apenas para colocar exemplos de verbalizações que invisibilizam e 

fazem jus ao postulado “aquilo que não se nomeia não existe”. 

 A partir de então, me propus a indagar, ter consciência do meu ciclo menstrual 

ovulatório, revisar a história menstrual da minha família, identificar minhas próprias 

crenças, derrubar tabus, me informar e ressignificar a experiência menstrual. Comecei 

compartilhando os meus descobrimentos em círculos de mulheres e nos 

acampamentos psicoterapêuticos que conduzia, pude constatar como minha 

experiência menstrual abandonada e solitária era comum em muitas das mulheres 

que me acompanhavam. Então decidi começar a desenvolver práticas de educação 

menstrual para serem implementadas no âmbito escolar e familiar. Desde então, 

desenhei ferramentas didáticas e literárias para o trabalho e a educação menstrual 

que me permitem escutar, indagar e propor no trabalho de campo. Percorri as 

comunidades de Medellín compartilhando técnicas de educação menstrual com 

meninas e jovens nas oficinas reflexivas, assim como em outros países da América 

Latina (Brasil, Argentina, Chile, México, Peru, Equador, El Salvador e Guatemala), 

indagando sobre as representações sociais em torno da menstruação e 

reconhecendo as narrativas menstruais situadas nos territórios. Este estudo consolida 

e condensa não apenas a informação captada com as técnicas e os instrumentos 

implementados, mas também constitui a sistematização da experiência no campo 

durante sete anos. 

 O exercício investigativo se inscreve dentro da aproximação qualitativa 

orientada por um enfoque histórico-hermenêutico e a partir de um ponto de vista 

construcionista (GUBA & LINCOLN, 2012), nesse sentido, permite entender e 

reconstruir os sentidos, significados e construções sociais das participantes e da 

investigadora em um processo horizontal de dialogicidade e reciprocidade constante. 

Os saberes e epistemes de meninas e mulheres são valorizados em sua singularidade 



 10 

 

 

 

e irredutibilidade, entendidos como um conhecimento válido, legítimo, presente em 

distintos cenários e atravessado pelas experiências vitais de cada participante. 

Portanto, o sujeito e o conhecimento que constroem e reconstroem mutuamente são 

multi situados, não universais, nem hegemônicos. 

 O trabalho de campo foi realizado principalmente em Medellín nos bairros 

Castilla, Manrique, San Javier, Prado Centro. Também ocorreram ações em 

Remédios (Antioquia), Tumaco e Pasto (Nariño). A investigação conta com a riqueza 

das narrativas de mulheres plurais de Abya Yala, que representam uma valiosa 

contribuição para a compreensão do fenômeno exposto. 

A metodologia - Oficina Reflexiva “Construir Juntas” 

 

 Metodologia criada pelo professor e psicólogo Guillermo Gutiérrez, centrada na 

reflexão grupal sobre os temas que atravessam a subjetividade. O autor a define como 

“[...] um modelo para a reflexão sistêmica (metódica) com grupos”. 

 A oficina reflexiva é um instrumento pertinente para a socialização, a reflexão 

e a análise coletiva para o questionamento das narrativas hegemônicas, para a 

construção de conhecimentos e o desenvolvimento de atitudes e competências que 

nos permitam transformar as narrativas que geraram subordinação e que sustentam 

a crença de menstruação como um mal. É uma metodologia que valoriza o diálogo 

intercultural, a ecologia de saberes e os saberes situados, um colocar em jogo das 

subjetividades a partir da interação significativa, respeitosa e democrática que 

possibilita o desvio e o esclarecimento dos saberes. 

 Segundo o texto de Guillermo Gutiérrez, a primeira implicação de uma oficina 

seria construir juntos o que denota a necessidade de uma participação ativa dos 

integrantes do grupo, onde o protagonista não é o facilitador, mas sim, precisamente, 

essa construção de ideias, propostas visões, dissertações sobre a temática eleita; 

além disso, se espera que cada participante assuma suas próprias reflexões e 

conclusões de acordo com sua própria subjetividade (ZAPATA, 2006, p. 93). 

 Na metodologia da oficina reflexiva se prioriza a ética da palavra e o lugar da 

escuta. Um espaço no qual se privilegia a palavra como forma de expressão e via de 

construção coletiva. Segundo Guillermo Gutiérrez (2003), “A oficina reflexiva é um 

dispositivo de palavras com o propósito de falar para compreender. Se deve 

transformar em palavra aquilo que gera mal estar, inquietação ou dúvida, com o 

objetivo de esclarecer, compreender e superar o assunto” (p. 15). 

 Nesse sentido, é o lugar da escuta que permite o impulso e o reconhecimento 

dos saberes particulares, plurais e territoriais. Para isso, é necessário que a 

facilitadora não se coloque em um lugar de saber hierárquico, mas que reconheça e 

parta da premissa de que todas as pessoas participantes sabem. A oficina reflexiva 

envolve diversas técnicas. Para efeitos desta investigação, se utilizaram as seguintes: 

reflexão individual e por grupos, discussão de casos, mapeamentos, análises de 

publicidade, confrontação de textos e construção de casos. 



 11 

 

 

 

Cartografia Social 

 

 A cartografia social foi uma ferramenta importante para identificar os mitos e 

tabus em torno da menstruação. A partir da elaboração do mapa de seu território, se 

trabalha sobre três perguntas básicas: como se chama a menstruação em seu 

território? O que dizem que não pode fazer quando está menstruada? O que dizem 

que não pode comer enquanto está menstruada? Este exercício me proporcionou a 

leitura dos territórios e constituiu uma oficina reflexiva. 

 A cartografia social como método de produção de mapas sociais tem o objetivo 

de ser um processo coletivo, horizontal e participativo. A obra coletiva final de um 

mapa desenhado através da metodologia implica uma tarefa compartilhada, uma 

importante troca de ideias, um debate sobre ações, objetos, conflitos e, finalmente, 

um consenso, conforme Aranguren, Pessolano, Rodriguez Urros e Porta Conicet 

(2016). 

 É um método participativo de investigação que parte de uma perspectiva 

integradora, analisa  e compreende as realidades construídas pelas pessoas a partir 

de suas experiências culturais, interpessoais e políticas, as quais influenciam na 

representação mental, gráfica, subjetiva e material do contexto sociocultural. 

O método Mosaic Approach 

 

 O estudo retoma principalmente o método Mosaic Approach, ou Aproximação 

Mosaico, apresentado pelos pesquisadores Alison Clark e Peter Moss (2016) a partir 

dos novos estudos sociais sobre as infâncias no mundo anglosaxão, que surgem a 

partir dos questionamentos apresentados nas décadas de 80 e 90 sobre a vida e a 

compreensão de meninos e meninas, seu papel em sociedade e os métodos e 

técnicas que se podiam utilizar em pesquisas onde esses fatores estavam implicados. 

Isto é, esta nova perspectiva está em estreita relação com as mudanças nas 

concepções de infância que veem a meninos e meninas como agentes sociais 

(BARONA, 2016). 

 O Mosaic Approach se fundamenta em uma cultura de relações humanas 

bidirecionais que fala de interconectividade e interdependência, baseada na 

participação ativa das partes (FRITZ MACÍAS, 2016), permitindo validar as 

contribuições de todos os envolvidos na investigação e reconhecendo as diversas 

formas de expressão e de construção de saber. Para este fim, levou-se em conta as 

técnicas participativas como os acrósticos menstruais, a palavra, a construção de 

novas narrativas e os questionários. 

 Estas ferramentas permitiram alcançar as linguagens simbólicas de meninas e 

jovens, as representações sociais que têm do sangramento menstrual e o 

questionamento coletivo das narrativas opressoras. 



 12 

 

 

 

A Educação Menstrual Emancipadora 

 

 Concebo a educação menstrual como o conjunto de práticas intencionadas à 

transformação das narrativas menstruais que condicionam de forma negativa a 

experiência corporal, emocional e psíquica de mulheres, meninas e outras pessoas 

menstruantes. É uma proposta ético política que emerge como resposta aos discursos 

biologicistas, higienistas e fundamentalistas, heteronormativos e capitalistas que 

utilizam a menstruação como mecanismo de controle e opressão e que impõem 

formas de regulação do ciclo menstrual ovulatório. 

 A educação menstrual vai além de explicar aspectos biológicos ou insumos 

para a gestão do sangramento, se propõe principalmente desnaturalizar as narrativas 

ancoradas na psique coletiva que favorecem o adoecimento, o padecimento e o mal 

estar. É uma aposta na dignificação e na recuperação do corpo do saber como 

primeiro território onde emergem emoções, sentimentos e memórias em conexão com 

o todo. Implica um processo de três etapas: questionar o tabu, informar e ressignificar. 

Questionamos o aprendizado, as crenças, narrativas e costumes que 

sustentam a ideia da menstruação como uma doença, como um sangue ruim, sujo e 

vergonhoso. Entregamos a informação pertinente, assertiva, precisa, livre de 

tendências de gênero que reproduzem os discursos hegemônicos. Ressignificamos e 

acrescentamos elementos que permitam construir coletivamente narrativas 

menstruais emancipadoras. A educação menstrual é uma necessidade social em 

geral, não implica apenas meninas ou mulheres, implica a todos os seres humanos. 

 Como resultado do processo investigativo, apresento a seguir cinco categorias 

emergentes que compõem o corpo da educação menstrual emancipadora. As 

denominei de dimensões da educação menstrual, entendendo o conceito de 

dimensão como um eixo temático inseparável de um todo que dança harmonicamente 

e transcende unido ao conjunto de dimensões que formam o todo, neste caso, a 

educação menstrual. É imprescindível, então, que cada dimensão seja reconhecida, 

valorizada e significada, pois sem uma delas a dança não pode ser dança. 

 A dimensão histórico-cultural abarca principalmente as narrativas 

antropológicas que construíram as bases para os constructos teóricos posteriores em 

torno da menstruação. Analisa as práticas executadas por alguns povos ancestrais e 

a vigência delas nas dinâmicas coletivas atuais. A dimensão psico-emocional 

salienta as implicações que têm as narrativas menstruais na psique individual e 

coletiva, na construção do autoconceito e das crenças sobre si mesmo. A dimensão 

biológica questiona as narrativas médicas que desagregam o corpo e a humanidade 

das mulheres, que patologizam seus corpos e ciclos vitais e impõem um discurso que 

anula a pluralidade dos corpos. A dimensão política configura um exercício de 

repreensão que evidencia e subverte as formas de controle exercidas através da 

menstruação por meio dos discursos religiosos, biomédicos e capitalistas. A 

dimensão espiritual propõe a recuperação dos saberes próprios, a autogestão da 

saúde, o cuidado coletivo, a autonomia e a implementação de práticas que gerem 

bem estar e cuidado da vida. 



 13 

 

 

 

Primeiro sangramento: dimensão histórica e cultural 

 

 

No tabu do sangue vejo o ponto de partida da submissão da mulher. 

Gutierre Tibón 

 

Desde os tempos antigos, a menstruação tem sido relegada ao esoterismo, à 

maldição, sujeira, ferida e adoecimento. As narrativas mais antigas situam este evento 

em um lugar misterioso e escuro que representava um perigo, não só para a mulher 

que menstruava, mas também para a comunidade à qual ela pertencia e para todo 

aquele que tivesse vida perto dela (plantas, rios, animais). Por isso, a humanidade 

inteira foi atravessada por relatos que, desde a literatura e a mitologia, reforçaram as 

crenças limitantes que condicionam a experiência corporal das pessoas que 

menstruam. 

Um dos relatos míticos mais antigos relaciona a vulva com uma ferida causada 

por um animal (urso, lagarto, serpente) que muda de acordo com o território, sendo a 

serpente a mais mencionada. O sangue menstrual, então, era a consequência e sua 

função seria recordar este ato periodicamente. No caso dos nativos de Sioux, a 

menstruação ocorria por motivo de picada de serpente na zona genital, portanto, 

quando uma menina demorava para ter a menarca era levada e deixada durante 

várias noites perto de víboras, na tentativa de provocar a picada. 

 Por sua vez, na investigação conduzida por Alejandra Vega da Universidade 

de Costa Rica (1999), é apresentado um relato guajiro sobre a origem da menstruação 

no qual o herói Maleiwa dá solução aos homens de sua comunidade que não 

conseguiam copular, dado que suas vulvas eram dotadas de um grande defeito, 

tinham dentes. Maleiwa enganou uma jovenzinha que estava no rio, fazendo com que 

ela acreditasse que ele queria nadar com ela, quando pôde, pegou a sua flecha de 

ponta de metal e apontou para a vulva da jovem fazendo com que ela derramasse 

sangue, desde então, as mulheres sangram a cada mês e as vulvas deixaram de 

representar um perigo para os homens. 

 O professor Miguel Ángel Alarcón apresenta um relato dos nativos Moniminee 

da américa do norte, no qual a origem da menstruação também refere violência, dor 

e mal estar: 

Segundo os índios Monominee, que habitavam o território onde atualmente 
fica Michigan, Estados Unidos, a menstruação era o resultado da experiência 
de Manabush, que surpreendeu sua avó fazendo amor com um urso. 
Manabush matou o urso e ofereceu a ela parte de sua carne. Ela se recusou 
a comer dizendo que o animal era seu esposo. Ele jogou um coágulo de 
sangue nela que acertou seu ventre. Ela ficou furiosa e disse a ele que, por 
causa de seu erro, teve origem um mal que as mulheres sofreriam a cada 
final de lua, no qual teriam coágulos à mostra, como nesta ofensa. 
(ALARCÓN, 2005, p. 36) 
 

Em povos nativos da América e da Europa, a lua era entendida como uma 

mulher genuína e se acreditava que padecia, a cada mês, de uma condição que a 



 14 

 

 

 

diminuía: se tratava da enfermidade da lua, a menstruação (MAGAÑA, 1988). Da 

mesma forma, os povos nativos no Estreito de Torres em Nova Guiné relacionaram a 

lua e a menstruação ao considerar que a menarca era resultado da transformação 

misteriosa desse astro que uma noite adota a forma de homem e possui uma jovem 

na puberdade, dando lugar ao sangramento menstrual como efeito de uma ferida 

infligida pelo falo do homem (FRAZER, 1981). 

Em consonância, os Kaliña, habitantes dos territórios amazônicos de Guiana, 

Venezuela e Brasil, também outorgaram a responsabilidade da menstruação à lua, 

mediante um suposto aspecto masculino que emerge dela e se converte em um 

homem que visita periodicamente as mulheres e as possui. Por outro lado, os Desana, 

também da Amazônia (Colômbia e Brasil), afirmam que a menarca é o resultado do 

incesto do pai sol sobre sua filha, afirmam que o sol se apaixonou por sua filha, a 

possuiu e, no ato, ela derramou seu sangue: desde então, as mulheres menstruam a 

cada mês para recordar a maldade cometida e, com isso, a culpa que historicamente 

fazem as mulheres sentirem quando ocorrem atos de violação. Esta lenda, 

recompilada por Gerardo Reichel-Dolmatoff (1986), dá conta de uma marcada 

aversão contra as mulheres. 

 Nos deparamos então com alguns relatos particularmente carregados de 

violência, dor, ferida e sofrimento que implicam a base das emoções de culpa e 

vergonha tão profundamente instaladas no corpo feminino. O relato coletivo da 

menstruação se desenvolve através da ideia da marca, de uma ferida antiga que não 

se cura e que periodicamente sangra para lembrarmos do horror, da miséria e da 

fratura. Mais tarde, essa narrativa misturada aos discursos religiosos, confina as 

mulheres à exclusão, à miséria e ao sinistro. 

 Em torno das narrativas de origem da menstruação se proliferaram 

rapidamente crenças supersticiosas que se converteram em mandatos e proibições 

do que as mulheres podiam ou não fazer durante esses dias (controle). A 

menstruação era amplamente concebida como uma substância perigosa, 

contaminante e impura que representava um perigo individual (mulher menstruante) 

e coletivo (toda a comunidade). Pelo mundo todo, tomaram força crenças como a de 

que todo aquele que lidava com uma mulher menstruada ficava impuro. Por isso, suas 

roupas, pratos e tudo que utilizaram devia ser queimado (HARDING, 1987). Elas 

estavam proibidas de nadar no rio, porque poderiam estragar a pesca e se olhassem 

o céu, atrairiam as tormentas, as sementes não germinariam e as plantas secariam, 

inclusive as plantações poderiam ser perdidas na sua presença, que contaminavam 

o fogo e adoeciam os recém nascidos. Apenas o contato visual com uma mulher 

menstruada fazia com que o homem perdesse sua virilidade, sanidade e inteligência 

e, o pior dos casos, se conseguisse tocá-lo, poderia matá-lo (HARDING, 1987). As 

mulheres eram as responsáveis por todo o mal na comunidade e, como medida de 

“proteção”, eu diria de controle, se recorria ao isolamento, uma das práticas mais 

violentas contra as mulheres e, ao mesmo tempo, uma das mais romantizadas por 

antropólogos e adoradores da nova era. 



 15 

 

 

 

Quando menstruamos, não podemos comer limão, pimenta, melancia, abacate, peixe, 

ovo, creme, tampouco pular, nem fazer força, nem andar molhadas (meninas da 

escola rural de El Salvador, comunicação pessoal, setembro de 2018). 

Práticas de isolamento 

 

Uma das práticas primitivas mais comuns se tratou do isolamento, que 

consistia em distanciar as mulheres, separá-las da comunidade e de qualquer 

possível contato durante os dias que estavam menstruando por temor à contaminação 

com o mal que elas possuíam em seus corpos. Dessa forma, tinham que se isolar em 

casas ou tocas destinadas para passar os dias de sangramento. Nas sociedades onde 

não havia esses espaços, o bosque, ou a intempérie eram os lugares em que as 

menstruadas deveriam ficar, distanciadas da coletividade, a céu aberto, debaixo da 

chuva, no frio, no sol e no calor, com poucos alimentos e, nos casos mais extremos, 

sem poder comer com suas próprias mãos devido à crença que pontuava que a 

mulher toda em si mesma era suja, impura e contaminada, e tudo aquilo que ela 

tocasse seria igualmente impuro, desta forma, até coçar a si mesma era perigoso e 

até mesmo a sua sombra era ameaçadora. No seu livro Os Mistérios da Mulher, Esther 

Harding (1987) aprofunda o tema e menciona: 

 

Entre os povos primitivos, o tabu se estende muito mais. Quando uma mulher 
está sob o tabu da menstruação, não pode se aproximar de nenhum homem. 
Até a sua sombra contamina, de modo que, quando sai, não deve usar os 
caminhos comuns. E imediatamente se destrói qualquer coisa que toca. 
Também existe um escrúpulo muito difundido entre os primitivos sobre 
passar por um galho pendente, por medo de que uma mulher possa ter 
subido nele, ou sentado em cima, contaminando-o com sangue menstrual (p. 
90) 

 

 As primeiras tentativas de explicar algo que, aos olhos dos homens, era tão 

indecifrável, misterioso e quimérico construíram a sustentação para o tabu que deu 

lugar às práticas de isolamento amparadas em cosmogonias primitivas e, mais tarde, 

sustentadas a partir das religiões que, até os dias de hoje, persistem e se manifestam 

através da separação das menstruantes das comunidades por serem consideradas 

um perigo para os homens e outros seres vivos (habitualmente, não para outras 

mulheres). 

 As casas de isolamento, também chamadas de casas da lua (que, ainda que 

soe muito romântico, foram uma espécie de centros de tortura), tendas menstruais, 

casas menstruais, entre outros, consistem em espaços reduzidos, alguns como 

espécies de jaulas ou cabanas  e outros como tocas no bosque nas quais as mulheres 

eram isoladas no mínimo de 7 a 10 dias. Durante este período, não podiam tomar 

banho, urinavam e defecavam no mesmo lugar, era proibido se enfeitar, pentear os 

cabelos, se limpar, eram impuras, sujas, imundas, Algumas se alimentavam graças 

ao favor de outras mulheres da comunidade que iam ao lugar de isolamento para levar 

comida, mas era proibido ter contato físico com as mulheres isoladas, deviam ter 



 16 

 

 

 

certos cuidados para não se contaminar (TIBÓN, 1984). Já repeti que essas mulheres 

foram isoladas porque, previamente, se encontravam subordinadas a uma condição 

de imundície, sujeira e contaminação e, efetivamente, ao sair dos locais de 

isolamento, se encontravam nessas condições, podendo-se entender essa situação 

como uma profecia auto realizadora ou sócio realizadora. Para os Kaliña, o isolamento 

e as restrições que se impunham às moças têm por objetivo fazer com que sejam 

indesejáveis (MARGAÑA, 1988). No final, a mulher isolada tem que concluir seu exílio 

redimindo a “culpa” por ser mulher através de limpezas e purificações com plantas, 

incensos, água e outros elementos. 

 Apresentar a menstruação como uma situação que ameaça periodicamente o 

equilíbrio da vida, o bem-estar individual e coletivo, foi a ponta de lança para 

desenvolver as múltiplas formas de controle sobre o corpo das mulheres. Isso explica 

como, em muitos povos primitivos, se desenvolviam dinâmicas de domínio e 

subordinação que enclausuravam as mulheres em um lugar inferior, abjeto, passivo e 

ambíguo. Nos relatos, flutuavam entre uma conotação sagrada devido à capacidade 

de conceber e parir. No entanto, pela proximidade com os ciclos da lua e da terra 

fecunda, também era impura, portadora do tabu, capaz de conter a vida e a morte, o 

mundano e o sujo, o contagioso e o corrompido: 

 

Durante o período de seu adoecimento, em muitas tribos, se considerava que 
as mulheres em um estado tão peculiar faria com que os objetos que tocasse 
perdessem sua eficácia. Por esta razão, quando uma mulher tem a 
menstruação, não pode ficar junto com outra pessoa, nem realizar suas 
ocupações correntes. Deve se distanciar e permanecer sozinha (HARDING, 
1987, 88). 

 

Dizia minha avozinha que (menstruando) não podíamos subir nos coqueiros, as frutas 

se arruinariam, ficariam com vermes, diziam (mulher e 23 anos, comunicação pessoal, 

Santiago de Atilán Guatemala, setembro de 2018). 

 

A seguir, nomearei práticas de isolamento que se executaram - ou executam - 

em várias partes do mundo. 

 Na tribo Awa-nkonde, do lago Malawi na África Oriental, as púberes que têm 

sua primeira menstruação são afastadas e presas junto a algumas companheiras mais 

em uma casa escura chamada a casa das Awasungu, que quer dizer “das donzelas 

que não têm coração”. O solo é coberto de folhas de bananeira secas e é proibido 

acender qualquer fogo para iluminar (FRAZER, 1981). Em outras tribos e povos, o 

isolamento se dava dentro da casa da menina, ali se adicionava um cela escura para 

que, de nenhuma maneira, ela tocasse o piso com os seus pés e a luz do sol jamais 

pudesse entrar, desta forma, se evitava que o sol e a terra fossem contaminados com 

a desafortunada condição, o confinamento durava entre semanas e anos. Para los 

Kabadi, entre dois ou três anos, para os Yabin e Bukua, entre cinco e seis semanas, 

para os Danom de Borneo, até sete anos e começava quando a menina tinha entre 

os 8 e 10 anos, se destinava a ela um quartinho que fazia as vezes da cela na parte 

superior da casa, a distanciavam de qualquer contato com o mundo, não lhe era 



 17 

 

 

 

permitido sair dali por nenhuma circunstância até a chegada da primeira menstruação 

que indicava o fim de seu isolamento e o início do matrimônio. 

 Casos parecidos de reclusão se praticaram na América do Sul. No Grande 

Chaco, as meninas eram distanciadas, não podiam falar com ninguém durante o 

período de tempo e sua alimentação era restringida. De forma similar, os Yuracares, 

na Bolívia, quando uma menina menstruava pela primeira vez, o pai construía para 

ela uma fossa de folhas secas, assegurando-se de que não ficasse exposta à luz do 

sol, devendo permanecer sozinha durante quatro dias sob rigoroso jejum. A reclusão 

entre os Macusis da Guiana Britânica tinha uma duração de aproximadamente quinze 

dias e terminava depois que um sábio da comunidade recitava feitiços enquanto a 

mãe da púbere batia nela sem piedade para retirar toda a impureza do corpo da 

menina. 

 O momento da menarca era considerado potencialmente perigoso para a 

comunidade, por isso, às meninas eram aplicadas severas restrições com longos 

períodos de reclusão. Em seu livro Os ritos mágicos e trágicos da puberdade feminina, 

o mexicano Gutierre Tibón relatou como alguns povos antigos, baseando-se na 

crença de que o sangue menstrual era potencialmente prejudicial para o sol e a terra, 

justificavam práticas como a seguinte: 

 

Em uma ilha ao oeste da Nova Guiné, a Nova Irlanda, o temor do primeiro 
sangue da menina era tal que ela era segregada durante quatro ou cinco 
anos em minúsculas jaulas conservadas na escuridão, com absoluta 
proibição de que colocasse os pés no solo: assim vegetava a miserável 
criatura desde os nove até os treze ou quatorze anos. (TIBÓN, 1984, p. 27) 

 

 E este relato é ampliado com exemplos anteriores trazidos por Frazer (1981) 

em seu texto A rama dourada, no qual dá voz a uma testemunha que descreve as 

cruéis experiências das meninas que permaneciam sentadas ou agachadas em 

espaços diminutos nos quais estavam obrigadas a permanecer por vários anos. As 

múltiplas opressões impostas às meninas em período de puberdade dão conta da 

misoginia contida no tabu menstrual. A partir de presunções ameaçadoras  a menarca 

é apresentada como o escuro e o sinistro (seguramente o filme Carrie foi inspirado 

nesses relatos) para logo subordinar, humilhar e controlar. 

 Ainda que essas práticas tenham diminuído significativamente, continuam 

sendo comuns em algumas comunidades. Os Wayúu da península da Guajira 

(Colômbia), por exemplo, costumam praticar o sutapaulu (clausura), que consiste em 

manter a menina que está próxima de menstruar - às vezes recém menstruada - 

distante da comunidade em um rancho enquanto são construídos nela os valores 

femininos (trabalhos domésticos e atenção ao marido). 

 Outro lamentável caso são as fossas menstruais no Nepal, que têm tirado a 

vida de dezenas de mulheres asfixiadas ou queimadas enquanto tentam acender fogo 

para se manter quentes durante as noites de exclusão. Lá, esta prática é conhecida 

como chhaaupadi e tem uma forte relação com crenças religiosas segregatórias e 

misóginas. Em um estudo recente, com 400 meninas entre 14 e 19 anos na província 



 18 

 

 

 

de Karnali (Nepal), descobriu-se que 77% da população seguia praticando 

chhaaupadi2. 

 

Quando cheguei na idade dos 14 anos, minha mãe me chamou para falar a sós e me 

disse que ia acontecer algo muito horrível comigo, que não podia nem sair, não podia 

nem deixar que os homens me vissem, e eu disse: mas o que é isso de tão terrível? 

Ela me disse: se chama menstruação. Você não pode ir para fora do quarto, nem sair 

de casa, não pode se levantar da cama por três ou quatro dias. Isso me assustou e 

vivi com esse tabu por muito tempo, até que saí para a cidade e vi as coisas como 

naturais e vi que as pessoas eram normais e que tudo seguia normalmente. Mas não 

me esqueço desse dia, ela me mostrou dessa forma, porque foi como mostraram a 

ela (mulher de 63 anos, comunicação pessoal, Alexandria, Antioquia, Colômbia, 

março de 2017). 

 Diversas religiões adotaram esta prática do patriarcado primitivo que caía muito 

bem para manter as mulheres subjugadas e distanciadas do poder. O niddah, no 

judaísmo, se assemelha a esta reclusão. Lá, as mulheres adquirem esta condição (de 

Niddah) a partir da menarca e periodicamente, durante cada menstruação, as 

mulheres terão que permanecer em um quarto dentro de casa, que cumpre o papel 

do recinto da reclusão para evitar que o marido entre em contato com ela. Ter relações 

sexuais com uma mulher em condição de Niddah é tão grave como o adultério, ou 

pior, é equiparado com uma violação. Quanto às mulheres muçulmanas, Berta Lucía 

Estrada menciona que são proibidas de rezar, mas, ao mesmo tempo, devem ler o 

Alcorão sem tocar o livro. É por isso que se aconselha deixá-lo aberto em um lugar 

que seja de fácil acesso para que a mulher possa ler alguns trechos, mas sempre 

mentalmente. São igualmente proibidas de visitar a mesquita e ter relações sexuais 

com seu marido. 

 É necessário reconhecer a violência contida nas práticas de reclusão e o papel 

tão importante que ela desempenha no adestramento à submissão e à obediência, 

instaurando na psique coletiva uma verdade sobre os corpos que menstruam, que 

fratura e aliena. No caminho tortuoso implementando práticas de educação menstrual, 

me encontrei com dezenas de iniciativas carentes de contexto e análise crítica que, 

sob o nome de “educação ou pedagogia menstrual” comungam tendenciosamente 

com as lógicas do patriarcado, encobrindo o horror e normalizando a violência, a 

opressão e a exclusão, especialmente entre aqueles que simpatizam com a nova era 

e as neo espiritualidades cool. 

 Há quem esteja pensando que existem investigações antropológicas 

suficientes para rebater meu argumento em questão de segundos, no entanto, 

recordemos que as ciências, e portanto a academia, são fundadas e desenvolvidas 

desde lógicas patriarcais falocêntricas, cujos métodos historicamente utilizados para 

a pesquisa, análise e interpretação são resultado dessa maneira de entender o 

                                                
2 Estudo mencionado pelo jornal La República: http://larepublica.pe/mundo/2019/12/28/chozas-
menstruales-nepal-endurece-la-pena-contra-practica-supersticiosa-que-mata-a-miles-de-mujeres-
asia-chhaaupadi-ritual-fotos-rddr/ 



 19 

 

 

 

mundo. Advém disso a urgência em desenvolver fundamentos e modelos 

investigativos a partir do feminismo, que levem em conta como foi construída a história 

e as narrativas em torno das mulheres e do feminino. Dando continuidade à crítica às 

práticas de reclusão, quero mencionar Sally Pierce, antropóloga estadunidense que 

viveu durante um tempo nas aldeias Saramaka, no Suriname, convivendo com 

mulheres cimarronas3. Lendo-a, me identifiquei e abri espaço para muitas das 

sensações que tinha latentes no corpo do saber: 

 

O costume do distanciamento menstrual está destinado a proteger os 
poderes dos homens da contaminação. Este período de distanciamento é 
visto pelas mulheres cimarronas como uma das necessidades mais 
desagradáveis, inoportunas e pesadas de suas vidas [...]. Contrariamente ao 
que outros antropólogos e etnólogos quiseram mostrar por meio da 
imposição de suas visões ocidentais sobre as visões dos cimarrones, estas 
mulheres não desfrutam tal ciclo, nem o espaço sagrado onde se executa o 
ritual pode ser considerado o espaço de lazer ou encontro feminino 
(CRESPO, 2012, p. 32). 

 

 Segundo o que se expôs acima, é importante reconhecer que nem todas as 

casas de reclusão configuravam centros de bem estar menstrual, nem lugares de 

acolhimento para mulheres, muito menos espaços onde as menstruantes 

sacralizavam sua experiência. Isso seria espiritualizar as violências e, 

consequentemente, normalizá-las e aceitá-las. Na maioria dos casos, esses espaços 

configuravam centros de sofrimento e a melhor das escolas para que as mulheres 

aprendessem a submissão e o desprezo quanto a si mesmas. 

 Apesar de estar em outra época e outro contexto, habitualmente encontro nas 

oficinas reflexivas relatos nos quais mulheres e meninas expressam repulsa e 

desprezo quanto ao sangue menstrual, permitindo reconhecer uma história profunda 

de dor arraigada no corpo social das mulheres, configurando uma fratura, uma ferida 

crônica que sempre esteve aberta e que pede atenção urgente. O poeta Gabriel de 

Annunzio, no final de 1800, escrever o poema Pânfila (fragmento): 

 

Já que a fêmea, para sempre impura, 

Sua vergonhosa ferida sempre aberta 

levará…4 

 

 Uma ação importante para a transformação das narrativas é empreender a 

desescritura menstrual, desescrever para construir novos relatos que permitam 

habitar o corpo com ternura, é fundamental questionar as práticas que geraram 

opressões e criaram abismos que impedem de construir uma humanidade mais justa 

entre todos os seres. 

                                                
3 Nome que se dá às pessoas dos povos africanos que chegaram à América e lutaram contra o 
colonialismo e a escravização. 
4 No original: “Ya que la hembra, para siempre impura,/su vergonzosa herida siempre 
abierta/llevará…” 



 20 

 

 

 

O medo do desconhecido  

 

 O tabu da menstruação é universal e, segundo Esther Harding (1987), 

possivelmente seja o primeiro tabu, modelo e padrão de todos os tabus. A observação 

das mamíferas menstruantes deu lugar a um série de crenças sobre o comportamento 

das fêmeas humanas, baseando-se na biologia e, principalmente, nos instintos, o que 

mais tarde facilitaria o desenvolvimento da teoria do determinismo biológico5 de onde 

partiram uma infinidade de justificativas através do discurso da “natureza feminina” 

para validar as desigualdades sociais e normatizar estereótipos de gênero, 

parafraseando Kate Millett (1970), o patriarcado se encontra mais fortemente 

enraizado dado seu frutífero costume de se apoiar na natureza. 

 Em particular, o comportamento de primatas e cachorros chamou a atenção 

pela alteração na dinâmica de conduta dos machos (alguns não dormem e nem 

comem) em resposta ao momento do cio, que corresponde ao período de 

sangramento das fêmeas. Um suposto medo entre os primitivos era perder a sanidade 

e a organização de sua tribo diante de uma situação como esta e, mais 

especificamente, o temor de que os homens perdessem sua vontade e determinação 

por causa de uma mulher menstruando. Esse medo foi dando lugar à vassalagem 

utilizada como estratégia de exclusão, demonização, proibição e castigo. Assim, as 

mulheres foram consideradas perigosas em sua condição menstrual por uma suposta 

capacidade de produzir o caos, dobrar a vontade dos homens, fazê-los perder a força 

e a virilidade, isto é, foi e, em muitos casos, continua sendo a forma de justificar a 

histórica incapacidade dos homens para encarregar-se de seus desejos e de sua 

genitalidade. Impudicamente, as mulheres foram excluídas por dias, meses e anos 

como mecanismo de proteção masculina contra a sua própria sexualidade.  

 O fato de não poder haver lugar dentro das lógicas patriarcais primitivas para 

a capacidade das mulheres de menstruar e não morrer, de gestar e parir, incitou 

crenças de maldição, possessão, feitiçaria e alta periculosidade para a integridade 

masculina. A resposta, em todos os tempos, ao que se considera perigoso tem sido a 

subjugação e a opressão. Um corpo nascido para o prazer e com a capacidade de 

gestar se converte em um enigma que não podem resolver e, portanto, a 

categorização do obscuro, perverso e malvado resulta como resposta. Susana 

Castellanos de Zubiría (2009) afirmou a respeito disso: 

 

O misterioso poder que para alguns emana da mulher provém da relação que 
se atribui a ela com a natureza, com seu aspecto maternal e germinador, que 
lhe permite exercer um controle sobre campos fora do alcance do homem. 
Por isso, a ela foram atribuídos poderes sobrenaturais, como ver e controlar 
o futuro, fazer unguentos ou envenenar, voar ou se metamorfosear com fins 
danosos (p. 35) 

 

                                                
5 Fisiólogos afirmaram que o homem não possui instintos, mas sim reflexos e impulsos. 



 21 

 

 

 

 Essas crenças, de nenhuma maneira ingênuas, foram espalhadas pelo mundo 

inteiro e contribuíram com a consolidação do patriarcado e a dominação masculina, 

atiçando o desprezo ao feminino, incluindo as mulheres. Presunções que iam desde 

que uma mulher menstruada poderia arruinar a pesca, trazer má sorte à mina, 

adoecer os bebês, murchar as plantas, deixar o mar agitado, atrair tormentas, fazer 

perder as plantações, acabar com a força dos homens, deixá-los doentes e até matá-

los, que se comer peixe menstruada todos os peixes sucumbiriam e o rio ou o mar 

secaria, que se uma gota de sangue cair na terra, destruiria cultivos de todos os tipos 

e que se um boi pisar o sangue, morreria todo o rebanho. Plínio, o Velho, um 

historiador romano de século I descreveu, no volume 2 de sua enciclopédia História 

Natural, a forma como as pessoas da época percebiam a menstruação: 

 

Seu toque azeda o vinho, as plantações se tornam estéreis, os enxertos 
morrem, as sementes dos jardins secam, os frutos caem das árvores, a 
superfície brilhante dos espelhos que apenas refletem fica turva, o fio de aço 
e o brilho do marfim se apagam, os enxames de abelhas morrem, até mesmo 
o bronze e o ferro enferrujam no ato e um horrível odor preenche o ar 
(CASTELLANOS, 2009, p. 33) 
 

  Por mais inacreditável que pareça e por mais que estratégias comerciais e 

políticas se esforcem em dizer que o tabu da menstruação está superado, vinte 

séculos depois estes costumes continuam tendo um lugar relevante no cotidiano, nos 

discursos que se transmitem entre avós, mãe e jovens, configurando-se como 

verdade nos processos de consciência coletiva e condicionando a experiência dos 

corpos menstruantes em relação com a saúde física, mental, emocional e, 

consequentemente, na impossibilidade de corrigir desigualdades de gênero. 

 As crenças populares em torno do que se pode ou não fazer durante os dias 

de sangramento são múltiplas e se estendem por todo o território latinomaericano e 

do mundo inteiro: que não se pode comer limão, nem tomar leite, que o ovo corta o 

sangramento, também está censurado o abacate e o peixe, os cítricos, as carnes e 

tudo que seja gelado. Que não se pode lavar o cabelo, porque ficam loucas, nem 

cozinhar para os homens, porque poderiam adoecê-los. Na Índia, as mulheres 

menstruadas estão proibidas de tocar o fornecedor de água, sentar-se em cadeiras 

públicas e visitar templos. Nas zonas costeiras de El Salvador, na América Central, 

as meninas participantes de uma oficina expressaram que quando estão menstruando 

não devem entrar no mar, porque ele pode ficar agitado. Em Medellín, as pessoas 

garantem que o cabelo fica feio se uma cabeleireira menstruada cortá-lo, que uma 

mulher menstruada não pode carregar um bebê, porque o deixa doente, que colocar 

a menstruação na comida de um homem faz com que ele se apaixone para sempre. 

 

“Não pode ir à praia, porque está aberta, então entram bactérias” (menina de 13 anos, 

comunicação pessoal, El Salvador, setembro de 2017). 

 

“Em minha casa dizem que quando a comida fica ruim é porque alguma mulher 
menstruada a tocou, não se pode andar descalça, nem tomar coisas geladas, também 



 22 

 

 

 

dizem em minha casa que a menstruação é um sangue ruim” (menina de 12 anos, 
comunicação pessoal, Medellín, maio de 2020) 

A menstruação como um mal 

 

A concepção da menstruação como um mal, como uma experiência de horror, 

não teve limites. Alguns povos indígenas do Brasil e da Guiana Francesa 

consideravam que a menstruação abundante acontecia por causa da possessão de 

demônios e o método utilizado para “remediar” esta situação era bater com paus na 

adolescente até que, finalmente, ela caísse desmaiada. Outro dos métodos consistia 

em amarrar a menina a um formigueiro feroz para que as formigas extraíssem dela os 

demônios que levaria dentro de si. Na Austrália, se considerava que tudo o que uma 

mulher menstruada carregasse ou tocasse seria tão repugnante que teria o poder de 

matar ao homem que, sem saber, tocasse algo dela. É por isso que as mulheres eram 

completamente proibidas de se aproximar dos objetos dos homens e, se infringissem 

a norma, pagariam com suas vidas (FRAZER, 1981). 

 Em uma das oficinas, um menino se manifesta dizendo que precisa  saber, 

antes de emprestar sua bicicleta a uma menina, se ela está menstruando, porque se 

estiver, não poderá emprestar para que não estrague o assento da bicicleta. Ao 

escutar esta afirmação, me dei conta de que era uma crença comum entre esses 

jovens. (Comunicação pessoal, Brasil, agosto de 2021). 

 Entre os campesinos do Líbano, existe arraigada a crença de que as mulheres 

menstruadas causavam uma infinidade de desgraças. Somente a sua sombra era 

capaz de murchar as flores, secar as árvores e até paralisar as serpentes. Montar o 

cavalo enquanto está menstruada poderia fazer com que o animal morresse, ou, no 

mínimo, ficasse atrofiado por um período de tempo. Os Guaiqueries de Orinoco, na 

Venezuela, diziam que qualquer coisa em que uma mulher menstruada pisasse 

morreria e que, se um homem pisasse em suas pegadas, suas pernas pegariam fogo 

imediatamente (GALLARDO, 2012). 

 Entre os Nasa, povo indígena que habita o território de Cauca, na Colômbia, o 

sangue menstrual é considerado contaminante e sujo, portanto é necessário separar 

as mulheres do resto da comunidade, especialmente dos homens, dos quais poderiam 

absorver a força vital até adoecê-los (GALLARDO, 2012). 

 Na amazônia peruana, nas comunidades Cashinawuas e Shipibo-Conibo, até 

2016 se reportou a prática da extirpação do clitóris como ritual da menarca ou 

puberdade. Com uma faca afiada, mutilavam a menina que, entre outras coisas, não 

tinha direito a se queixar já que, se o fazia, teria a morte assegurada dado que seus 

gritos atraíram espíritos malignos para toda a comunidade. Em alguns casos, as 

embriagavam com álcool para que não sentissem. Ao que parece, uma porção dos 

Shipibo ainda continua executando esta prática. 

 No Alasca, a menina na puberdade era separada por uma ano, porque era 

considerada uma criatura impura com a qual ninguém poderia ter contato. Na tribo 

Bora da amazônia peruana, se enclausurava por vários dias a menina que menstruava 



 23 

 

 

 

pela primeira vez, porque se considerava que estava possuída pelo espírito do mal 

que a tornava raivosa. Para os Apache, em Arizona, o rito da menarca consistia em 

obrigar a menina na puberdade a dançar durante doze horas, em blocos de seis, com 

um descanso de duas horas, levando nos ombros pedras pesadas. Isto com o 

propósito de que a menina aprendesse a sofrer. Isto é, com o primeiro sangramento 

não só se introduz o sofrimento, mas também se treina para o padecimento, na 

subordinação e na obediência, se imbui o menosprezo quanto a si mesma e a culpa 

fica como marca de vida. 

 Emma Chirix, pensadora maia que realizou estupendos estudos sobre 

sexualidade e desejo, argumenta que os tabus têm sido históricos e políticos, têm sido 

mecanismos de controle para manter a dominação. Frequentemente, são percebidos 

como sagrados e a violação a eles como um ato sujo e vergonhoso (CHIRIX, 2010, p. 

179). 

O patriarcado ancestral 

 

Existe um patriarcado originário ancestral,  

que é um sistema milenar estrutural de opressão 

contra as mulheres originárias ou indígenas 

Lorena Cabnal 

 

 O novo traz consigo a saudade do ancestral. Não há dúvidas de que, como 

comunidade, nos faria muito bem voltar a muitas práticas anteriores, como o cuidado 

com a vida, as plantações, as economias colaborativas, o reconhecimento de 

Pachamama como origem da vida, etc. Mas de nenhuma maneira podemos retornar 

ou reforçar costumes atávicos que reforçam a misoginia e os lugares de subjugação 

histórica das mulheres. É inquietante ver como muitas mulheres ao redor do mundo, 

a partir da necessidade de caminhar e experimentar o feminino como sagrado, 

retornam às próprias formas de violências e subjugação agora triplamente 

romantizadas e solapadas em discursos de transcendência espiritual, perpetuando 

desta forma o círculo de violência e opressão. 

 Descrever a história menstrual implica contestá-la e dissociá-la dos relatos 

românticos que obstaculizam a construção de um novo status que possibilite uma 

experiência menstrual digna. Para isso, é necessário tirar os véus idealizadores de 

algumas práticas ancestrais, reconhecer, escutar e dar valor às vozes de mulheres 

indígenas que denunciaram as violências patriarcais e machistas às quais foram 

submetidas há séculos em suas comunidades. Essas mulheres que questionam as 

estruturas de poder e os mandatos disputáveis se reconhecem e se anunciam como 

sujeitos de direitos.  

 Insistentemente se argumenta que a patriarcado foi uma das consequências 

da colonização na América Latina, no entanto, há algum tempo, mulheres indígenas 



 24 

 

 

 

de Abya Yala6, precursoras do feminismo comunitário, têm anunciado que desde 

antes da colônia já existiam opressores e oprimidas. Elas apresentam uma crítica aos 

essencialismos étnicos baseados em dualidades que se consideram como 

irrefutáveis, deixando em um lugar sagrado as históricas relações de poder no interior 

das comunidades originárias. Lorena Cabnal7 descreve esses vínculos como 

marcados pela falocracia, o patriarcado e a forte condição heteronormativa que define 

as relações entre homens e mulheres da própria comunidade com a mãe terra. 

 A revisão bibliográfica que conduzi como objeto deste estudo nos oferece um 

panorama que não pode ser visto com tanta clareza se não pelas lentes de que 

dispõem os feminismos comunitários. Os questionamentos que fazem as pensadoras 

indígenas e sua construção de conhecimento possibilitam questionar as estruturas 

mais antigas que haviam sido intocáveis e que sustentam as práticas patriaracais. 

 Verônica Hannco8 ressalta que existe o patriarcado ancestral e faz um 

chamado para as feministas para que, ao falar de descolonização, não apresentem 

como um retorno a algo romântico, a uma vida feliz, mas sim para chegar a um 

processo reflexivo e participativo para recuperar os saberes andinos e ancestrais. Por 

sua vez, Lorena Cabnal objetiva repensar o milenar e a sacralidade como mulheres 

feministas comunitárias para subverter a ancestralidade, o antigo, o que sempre foi 

imóvel, convida a questionar aquilo que nos foi apresentado enquanto sagrado, 

confronta o olhar obediente das mulheres indígenas com o olhar cosmogônico e 

heteronormativo, os fundamentos filosóficos e o sistema de princípios e valores dos 

povos originários que subjugam as mulheres (GARGALLO, 2015): “O feminismo 

comunitário também é uma corrente de pensamento originário que vem desde nossas 

ancestrais, como mulheres transgressoras de todas as opressões históricas do 

patriarcado originário” (p. 179). Feministas aymaras bolivianas argumentam que é 

urgente a reflexão crítica para conseguir que se transcenda a posição histórica situada 

que responsabiliza apenas a colônia por todos os males dos povos indígenas e 

relembram que antes deste evento as mulheres já padeciam do machismo e do 

patriarcado em suas comunidades, o que elas nomeiam como "patriarcado ancestral 

originário” (GARGALLO, 2015), ou a junção patriarcal. A respeito disso, Adriana 

Guzmán, uma das pensadoras feministas mais reconhecidas, afirma: 

 

Assumimos a categoria de patriarcado ancestral como uma posição política, 
como uma ferramenta de luta. Inicialmente, a definimos assim porque nossos 
irmãos aymaras, quechuas, nos diziam que todo o patriarcado de que 
falávamos havia chegado com os espanhóis. E nós já sabíamos, tínhamos 
na memória de nosso corpo e nas histórias de nossas avós, que não era 
assim. Consideramos a junção primeira como uma ferramenta para 
questionar a nossos próprios companheiros, para que eles mesmos 
encontrem também a maneira como já se estava construindo este pacto 
patriarcal.9 
 

                                                
6 Nome original do que hoje se conhece como continente americano. 
7 Indígena maya-xinka, precursora do feminismo comunitário na Guatemala. 
8 Mulher aymara, Instituto de Estudos das Culturas Andinas. 
9 http://www.nodo50.org/xarxafeministapv/?+Entrevista-a-Adriana-Guzman-y+. 



 25 

 

 

 

 É imprescindível a voz das mulheres originárias para desentranhar as lógicas 

ancestrais que legitimam as violências contra as mulheres por meio de práticas 

hegemônicas, heteronormativas e misóginas. Se opor às estruturas de poder 

primitivas ancestrais constitui um desastre para o patriarcado, pois ele foi um espólio 

que poucos se atreveram a refutar em profundidade e que algumas disciplinas 

científicas estimam como referente idílico, considerando uma insolência o seu 

questionamento. 

 No que diz respeito ao tabu menstrual, se toma por certo que as religiões têm 

a principal responsabilidade, no entanto, e ainda que sejam protagonistas na 

sustentação do tabu até os nossos dias, ele foi instaurado muito antes de Cristo. O 

antropólogo estadunidense Allan Court argumentou, em 1963, que o tabu começou, 

em parte, porque os primeiros humanos descobriram que o sangue menstrual estava 

sujo. Em sintonia, Gutierre Tibón (1984), referindo-se à vinculação do sangue com 

espíritos malignos, dá indícios do quão arcaico é este assunto: 

 

A antiguidade desta crença remonta, com segurança, ao Paleolítico e muito 
além no passado do gênero humano, com tabus que incluem a morte dos 
transgressores, desde cedo as mulheres, porque o temor do sangue 
menstrual é exclusivo dos homens (p. 32) 

 

 Esta afirmação de Gutierre abre espaço para citar Kate Millet (1970), que 

afirma: 

 

A mulher não cunhou os símbolos com os quais é descrita no patriarcado: o 
mundo primitivo, como o civilizado, são masculinos e a ideia cultural da 
mulher é obra exclusiva do homem. O homem criou a imagem da mulher que 
conhecemos, adaptando-a às suas necessidades. Assinalemos que estas 
resultam, em grande parte, do termo que resulta da alteridade de sua 
companheira, noção que pressupõe a existência do patriarcado e a 
implantação do homem como norma humana, como sujeito absoluto a 
respeito do qual a mulher não é senão o outro: isto é, um estranho (p. 106) 

 

 Efetivamente, os tabus e alguns mitos fundantes são expressões de misoginia 

que, mais tarde, nas sociedades civilizadas, se transformam em princípios éticos e 

são acolhidos, entre outros, pela literatura para se converterem em alimento para as 

racionalizações científicas que sustentaram por séculos o patriarcado. Pandora e o 

pecado original de Eva são exemplos disso. Saber o momento exato no qual as 

mulheres foram imersas no tabu menstrual e sujeitadas à submissão é quase 

impossível, tentar resolver esta questão é utópico, seguramente existe uma mescla 

de tudo, é evidente que força simbólica necessária para submeter esteve relacionada 

com o arrebatamento das deusas e a subsequente perda da espiritualidade feminina. 

O desprezo contra o sangue menstrual está fortemente introjetado e, ainda que o 

objetivo da educação menstrual não seja fazer com que a humanidade ame 

menstruar, se pode pretender ressignificar, construir outros relatos que ajudem a 

estabelecer um relação mais amável com o corpo e com o sagrado. 



 26 

 

 

 

Ações assertivas 

 

A educação menstrual deve partir do reconhecimento da história menstrual e 

das implicações na psique individual e coletiva. Conhecer isso nos dá a possibilidade 

de entender as memórias que palpitam na pele. O propósito maior desta atividade é 

desentranhar as narrativas patriarcais e derrubar o tabu menstrual. 

É importante conduzir práticas objetivas, livres de romantização, usar uma 

linguagem clara e adequada sem terminologias científicas e sem eufemismos, porque 

quando utilizamos estas expressões estamos perpetuando o tabu menstrual e 

fortalecendo as crenças sobre a vergonha do corpo. Indagar pelos tabus e aspectos 

imaginários que atravessam as construções da população é o objetivo, assim como 

promover as construções coletivas de novas narrativas menstruais que favoreçam a 

apropriação do corpo individual e coletivo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 27 

 

 

 

Segundo sangramento: dimensão biológica 

 

 

 O corpo feminino não pode somente ser visto como o lugar 

da reprodução humana, sendo que também é o territó- 

rio de síntese da história social das mulheres 

Olivia López Sánchez 

 

 Como apresentado no capítulo anterior, podemos observar como os discursos 

da suposta natureza do corpo feminino justificaram a tirania, a exclusão e a 

dominação desses corpos. A concepção da mulher como ser inferior se sustenta, em 

grande medida, mas não exclusivamente, pelos textos bíblicos e outros livros 

sagrados. Assim, Eva nasce da costela de Adão e é a causadora da miséria ao 

persuadi-lo a comer da árvore da sabedoria, feito pelo qual perde sua condição divina 

e se converte em uma pecadora que pagaria com a dor de seu ventre, isto é, que 

ficaria cativa de e reduzida a seu útero. A mexicana Olivia López em seu livro Da 

costela de Adão ao útero de Eva (2007) enuncia como foram construindo narrativas 

científicas a partir da ótica da inferioridade feminina: 

 

Os gregos a consideravam um macho inferior ao crer que o útero e os ovários 
eram um pênis e os testículos invertidos, a essa anatomia anormal se 
somaram suas condições de umidade e frieza que a colocaram como um ser 
passivo, carente de razão e dominado por seus impulsos sexuais. A filosofia 
do século XVIII a considerou inferior por seu pouco juízo e razão. A biologia 
do XIX a considerou infra-humana e anormal, porque suas funções 
fisiológicas não respeitavam as leis da natureza. Daí em diante, foi pensada 
como um ser carente de alma, razão, saúde, moral e juízo, em consequência, 
não teve direitos em um mundo pautado pelas normas dos homens (p. 3) 

 

 A construção histórica do corpo permite identificar os fundamentos ideológicos 

que levaram a conceber as mulheres como seres inferiores e incapazes nos planos 

físico, moral e intelectual. Em todas as épocas se desenvolveram teorias que 

apresentam o corpo masculino como perfeito e ponto de partida, isto é, corpo 

normativo. Discursos científicos desafortunados proliferaram em épocas antigas - e 

indubitavelmente nas atuais -, marcando um princípio ameaçador e anormal próprio 

do feminino.  

 Se voltarmos na história, veremos como, na cultura da sociedade greco-

romana, os grandes pensadores da antiguidade acreditaram em teorias que 

marcaram grandes tendências nas correntes médicas até o final do século XVIII. 

Foram essas teorias as que mostraram ao mundo uma visão de inferioridade da 

mulher, justificada por sua condição biológica, diferente da do homem. É assim que o 

sistema de organização do discurso médico começa a tecer um universo simbólico 

que servirá de base para a medicina moderna, a qual começa a nascer precisamente 

no final do século XVIII (CAMACARO, 2017). 



 28 

 

 

 

 Plínio, o velho, foi um dos primeiros intelectuais a escrever sobre as supostas 

consequências nefastas da menstruação a nível coletivo. Entre 460 a 370 a.C., 

Hipócrates representou o sangramento menstrual como um “processo de eliminação 

de fluidos corporais femininos superfluos”. No século XVI, Andreas Vesalius, 

considerado o pai da anatomia, pensava que o clitóris existia somente em 

hermafroditas, traçou vasos que conectavam a vagina aos seios, porque acreditava 

que o sangue menstrual se convertia em leite. Estes e outros discursos, que 

obedeciam a interesses moralistas, constituíram as verdades das épocas anteriores 

que, de alguma maneira, hoje em dia podemos encontrar restos deles, não apenas 

em discursos médicos e religiosos, mas também nos livros escolares, seja na via da 

ação ou da omissão. A seguir, faço uma passagem por algumas apresentações 

científicas que nos permitem entender como foi construído o discurso biológico e 

médico sobre a corporalidade feminina e sua sexualidade. 

O corpo feminino como corpo atrofiado 

 

 Efetivamente, os primeiros textos científicos recorrem aos mitos e tabus 

primitivos e os reescrevem com um ar mais legítimo segundo as coordenadas de sua 

época. É assim que o tratado que compõem o corpus hipocrático da avançada Grécia 

do século IV a. C. faz referência à menstruação como uma circunstância perigosa, 

contaminante e misteriosa. Por sua vez, Aristóteles afirmou em seu Tratado sobre a 

Reprodução que “a mulher é como se fosse um homem desforme” e que “a descarga 

menstrual é sêmen, mas em um estado impuro, o que significa que carece de um 

ingrediente, somente um, o princípio de alma”. No século XVI, em seu tratado Uma 

Breve e mais Fácil Introdução ao Juízo Astrológico das Estrelas, o médico e 

astrônomo Claude Dariot afirmou que a influência que a lua tinha sobre as mulheres 

era uma prova de que a mulher era um trabalho imperfeito da natureza. Durante 

décadas se presumiu que a patologia era própria da fisiologia feminina dado que se 

tinha por certo que, à menor provocação, aparecia a enfermidade. Esta condição era 

exacerbada durante a menstruação, a gestação, o puerpério e a lactação. 

 A ideia de doença, como já disse, se estabeleceu como uma verdade até os 

nossos tempos e é reforçada continuamente através de meios massivos de 

comunicação, os discursos médicos e as narrativas populares. É comum encontrar, 

na minha atividade educativa, muitas meninas que, ainda sem ter a experiência 

menstrual, já construíram uma ideia desse processo como doloroso e depreciável. 

 

Eu não quero que me venha a menstruação, me dá medo, é dolorosa e me dá nojo 

(menina de 11 anos, comunicação pessoal, Bello, Antioquia, dezembro de 2020) 

 

O pior de menstruar no colégio é o incômodo, a sensação de que está suja (menina 

de 14 anos, comunicação pessoal, Medellín, abril de 2020) 

 



 29 

 

 

 

 Dessa forma, foram se desenvolvendo múltiplas teorias que destinavam os 

corpos com útero ao lugar de inferioridade e da maternidade como ideal de 

completude, reparação e realização. Ainda quando se passa da teoria de um sexo 

para a de dois sexos, a medicina considera a menstruação como patológica e 

debilitante, instaurando assim a supremacia masculina e definindo papeis de gênero 

amparados nos discursos da “natureza” feminina. A respeito disso, Eugenia 

Tarzibachi (2017) menciona: 

 

Desde que a menstruação se tornou uma marca específica do corpo da 
mulher sem correspondentes no corpo do homem, foi considerada uma 
patologia debilitante e um sangramento inútil [...], posicionando o corpo das 
mulheres como temporariamente inválido, débil, doente e politicamente em 
desvantagem por sua natureza de corpo sexuado, nunca pelas construções 
discursivas que colocaram nesse sangue. (p. 61) 

 

 Uma figura protagonista na conservação da ideia de atrofia feminina e na 

construção e difusão das narrativas dominantes do corpo menstrual foram e seguem 

sendo as empresas de produtos para a "higiene" feminina. Transnacionais que, por 

décadas, apresentaram a menstruação como uma crise higiênica para cuja reparação 

eram necessários múltiplos produtos que cobrissem qualquer sinal desse corpo 

especialmente execrável. Assim, Eugenia Tarzibachi (2017) nos dá um panorama dos 

pressupostos dessas empresas transnacionais. 

 Consideram o corpo menstrual como um corpo socialmente em desvantagem 

por sua biologia e defeituoso por natureza. Para isso, propõem tecnologias 

“reparadoras” que dissimulam, de modo mais confortável e efetivo, as evidências 

perceptíveis da menstruação. Essa construção de fez sobre a base do ideal corporal 

a-menstrual, masculino (p. 41)  

 Essas considerações feitas por figuras com amplo poder comunicativo se 

configuram em verdades que se assumem coletivamente. Nas minhas oficinas de 

educação menstrual, é habitual encontrar meninas em período de puberdade 

manifestando inconformidade com seu corpo, fazendo comentários de desprezo 

sobre seus órgãos sexuais, o que evidencia certa percepção de incompletude, atrofia 

e a ideia religiosa de castigo. No jogo A Aventura do óvulo10, uma ferramenta de 

educação menstrual que desenhei em 2017 para dinamizar o trabalho nas salas de 

aula, um dos cartões de pergunta diz: 

 

A menstruação: 

a. É vergonhosa 

b. É um processo normal 

c. É um castigo divino 

 

                                                
10 A aventura do óvulo é um jogo de tabuleiro que tem como propósito entender o que ocorre no útero 
quando começamos a menstruar, questiona os papeis de gênero e o machismo. Pode conhecer mais 
no site: http://www.princesasmentruantes.com/la-aventura-del-ovulo/ 



 30 

 

 

 

 Lamentavelmente, muitas participantes escolhem as opções a ou c, 

confirmando assim que as ideias religiosas que atravessam a educação familiar e 

escolar, e que são retomadas de discursos capitalistas apresentados com retóricas 

modernas e atrativas (disso falarei mais na dimensão política), continuam escrevendo 

o guia ao qual deve estar sujeito o corpo das fêmeas humanas. 

 

Acróstico realizado por estudantes do município de Tumaco, Colômbia:  

 

Mês 

Enfermedad (adoecimento) 

Necessidade 

Sangue 

Toallas intimas (absorventes) 

Razones (“regras”) 

Umillación (humilhação) 

Angústia 

Cólicas 

Incômodo 

Opinião 

Nascimentos 

Menstruação a partir da ciência 

 

Coisas terríveis foram ditas sobre o monstruoso poder das menstruações, 
cuja magia já discuti, das quais posso repetir o seguinte sem vergonha: se a 
força da mulher começa a fluir em um eclipse solar ou lunar, o dano será 
irremediável e, ainda que não haja lua, a relação sexual é pestilenta ou fatal 
para o homem; a púrpura é contaminada por mulheres menstruadas, tal é 
sua grande força. Mas, em outras ocasiões, durante o período menstrual, se 
as mulheres caminham nuas através dos campos, vermes, besouros e outras 
pestes são eliminadas. Metrodorus de Scepsis disse que isso foi descoberto 
na Capadócia durante uma infestação de besouros cantarídeos, e as 
mulheres caminhavam pelos campos com seus vestidos levantados por cima 
das nádegas (Plínio, o velho, citado por IGLESIAS, 2009, p. 283). 

 

 A menstruação tem sido objeto de preocupação de cientistas de todas as 

épocas. Ao ser um fluido sem correspondência no corpo normativo, se especulou e 

se apresentaram teorias que condenavam os corpos menstruantes a um lugar inferior, 

de menor capacidade de raciocínio e carente de inteligência. Isso mencionei 

anteriormente quando descrevi alguns dos primeiros postulados e ideias da medicina 

grega (Plínio, Hipócrates, Paracelso, Aristóteles). Até meados do século XVIII, 

prevaleceram três modelos explicativos da menstruação: 

 A teoria catártica: considerava a menstruação como um meio para liberar as 

mulheres de uma matéria impura que se acumulava constantemente no corpo e 



 31 

 

 

 

poderia envenená-lo. Ao mesmo tempo, esse fluido acabava sendo um veneno para 

as plantas, os animais e os homens. 

  A teoria pletórica: sustentava que a menstruação era um efeito vinculado à 

capacidade das mulheres de acumular mais sangue nutritivo, bom e saudável do que 

necessitavam. Essa abundância de sangue, chamada pletora, era gerada em todo o 

corpo e, especialmente, no útero (TARZIBACHI, 2017). Nesta explicação, sugere-se 

que o sangue menstrual é bom, no entanto, manifestam a suposta impossibilidade do 

corpo feminino de estar em equilíbrio. 

 A teoria iatroquímica: explicava o sangue menstrual como um fermento 

específico que produzia um choque no sangue a cada mês, gerando dor no ventre e 

sensação de calor. Além disso, considerava-se que esse fermento era consequência 

do pecado de Eva por desobedecer e comer a maçã proibida. Segundo essa teoria, o 

sangue menstrual descia para recordar as mulheres do pecado original. 

 No século XX, volta à vigência a teoria da suposta toxicidade bacteriana do 

sangue menstrual. Essa hipótese foi proposta inicialmente em 1920 pelo médico Bela 

Schick, que apresentou a existência das menotoxinas na menstruação. Vinte anos 

depois, o antropólogo inglês Ashley Montagu afirmou que por causa dessa toxicidade 

as mulheres menstruadas secavam as plantas, azedavam o vinho e causavam o 

sumiço da cevada, trazendo novamente entranhadas superstições que habitaram os 

discursos científicos dos primeiros séculos: “as menotoxinas não foram mais que os 

termos simbólicos de uma crença popular em contaminação, um símbolo científico 

para as forças que, em outros tempos, eram chamadas contaminação espiritual, 

veneno psíquico, ou castigo divino” (IGLESIAS, 2009, p. 284). 

 Ao final de 1800, Mary Putman Jacobi, feminista, sufragista e uma das 

primeiras mulheres graduadas na escola norte americana de medicina, demonstrou 

que as teorias da menstruação como um processo de evacuação de um material 

determinado estavam erradas (IGLESIAS, 2009). Nos seus estudos, evidenciou que 

o sangue se acumulava nos plexos periuterinos esperando uma gravidez, quando isso 

não ocorria, o sangue devia ser eliminado pelo organismo. Além disso, conduziu uma 

série de experimentos para identificar as mudanças que ocorriam nos corpos 

menstruantes e concluiu que, durante a menstruação, o corpo não sofria nenhuma 

alteração em suas funções gerais, uma importante contribuição em uma época em se 

pensava que a menstruação causava graves alterações nas mulheres. Sem dúvida, 

as contribuições de Mary Putman Jacobi foram um passo importante para 

investigações posteriores e achados que começaram a desmantelar os pressupostos 

supersticiosos sobre a menstruação. Por exemplo, em 1908, os médicos Fritz 

Hitschman e Ludwig Adler da Universidade de Viena, divulgaram um estudo em que 

demonstram que o endométrio é constituído por um material que muda de forma 

contínua e descreveram duas camadas: a compacta e a esponjosa, bem como quatro 

fases de acordo com as mudanças histológicas observadas: fase pós-menstrual, fase 

de intervalo, fase pré-menstrual e a menstrual. Alguns anos depois, os médicos 

Edward Allen e Edward A. Doisy da Universidade de Washington, demonstram que o 

estrógeno causa o crescimento e o desenvolvimento do endométrio e que a 



 32 

 

 

 

hemorragia uterina era posterior a uma queda na concentração dos estrógenas 

(IGLESIAS, 2009). 

 É importante mencionar que as teorias científicas construídas sobre a 

menstruação constituíram o insumo patriarcal de maior obstinação para a 

demonstração da suposta inferioridade da mulher. O surgimento do feminismo, em 

meados do século XIX, marcou o princípio de um árduo caminho para dignificar os 

corpos nascidos com útero. Foi então que as mulheres começaram a lutar por seus 

direitos e a ganhar lugares nas universidades, apresentaram discussões e 

questionamentos acadêmicos e seus trabalhos investigativos começaram a incidir nas 

ciências. Uma tarefa nada fácil em um campo científico governado por homens, 

definido por homens e onde a palavra das mulheres era constantemente sabotada e 

abafada (recordemos os casos de Michalina Wislocka11, Esther Lederberg12, Margare 

Sanger). Apenas no século XX, se reconhece as mulheres como sujeitos de direito e, 

ainda no século XXI, seguimos reivindicando que isso se faça efetivo. A medicina 

como ciência teve um papel de protagonista em subestimar as mulheres. Em uma 

edição da Revista da Sociedade Espanhola de Nefrologia destacam-se as 

contribuições de mulheres na medicina que argumentavam que: 

 Metrodora (c. 200-400), cuja identidade se desconhece para além de seu 

nome, foi médica grega autora do texto médico mais antigo conhecido escrito por uma 

mulher. Sobre as doenças e os cuidados das mulheres, deu contribuições decisivas 

na etiologia e na sintomatologia das enfermidades e foi amplamente referenciada por 

outros escritores de medicina nas antigas Grécia e Roma, e também na Europa 

medieval. 

 Apesar destes antecedentes, quando a medicina passou a ser uma ciência 

universitária, a mulher foi excluída e não foi até o final do século XIX, quando 

obtiveram, de forma muito pontual e com grande revolta, os primeiros títulos femininos 

de licenciatura em medicina. A primeira a conseguir este feito foi Elizabeth Blackwell, 

de origem britânica, na Universidade de Genebra de Nova York, em 1849. Em 1864, 

a afroamericana Rebecca Lee Crumpler se licenciou na Universidade de Boston. 

Quase 20 anos depois, em 1882, a catalã Elena Maseras conseguiu o mesmo título 

na Espanha, e acabou dedicando-se ao ensino por impedimentos burocráticos para 

exercer a medicina (MARTÍN-GÓMEZ, GARCÍA AGUDO Y ARENAS JIMÉNEZ, 2019, 

p. 15). 

Ainda que as novas teorias que se davam no campo da medicina 

demonstrassem a incompetência dos postulados anteriores, o tabu continuou 

presente nos discursos e práticas da medicina. Nos anos 70, as mulheres 

menstruadas eram impedidas de doar sangue, porque se acreditava que o sangue 

doado durante o ciclo menstrual contribuía para a destruição dos glóbulos vermelhos, 

isto é, que teria um efeito hemolítico. Da mesma forma, até meados dos anos 80, em 

                                                
11 Médica especialista em ginecologia e sexologia que foi censurada por escrever A Arte de Amar. 
12 Enfermeira estadunidense e ativista a favor do aborto. Em 1916, abriu em Nove York a primeira 
clínica de controle de natalidade nos Estados Unidos, pelo que foi presa. 



 33 

 

 

 

alguns hospitais com laboratórios de Raio-X, se acreditava que as assistentes 

menstruadas não deveriam manipular as folhas de raio X.  

 

Acróstico feito por estudante do município de Remédios, Antioquia, Colômbia: 

 

Medo 

Estresse 

Nervosa 

Sangue suado (sudor-sangre) 

Temor 

Raiva 

Urgência 

Aborrecida 

Cuidar-se 

Intimidade 

Ostigación (assédio) 

Nostalgia 

Sistema ou Órgão Sexual 

 

 Habitualmente, é conhecido como aparelho reprodutor, definição imposta pela 

ciência patriarcal e que deriva de uma estratégia para exercer o controle sobre o corpo 

das mulheres e sustentar a ideia da sexualidade com fins reprodutivos. Através da 

produção e imposição de narrativas dominantes, as representações médicas deram 

lugar a um única forma de compreender o corpo das fêmeas humanas, reduzindo-as 

à reprodução e mutilando simbolicamente os órgãos atribuídos à reprodução. 

 Geralmente, nos meus espaços educativos, falo de órgão sexual feminino. 

Optei por essa tríade depois de um caminho longo de experiências e análises, 

motivada pela transformação nos significantes de meninas e mulheres antes do que 

na exatidão biológica. Me explico um pouco: todas as pessoas que educam têm falado 

de aparelho reprodutor feminino e é comum que a palavra aparelho seja entendida 

como um objeto, dado seu próprio conceito e uso cotidiano. Se a isto somamos o fato 

de que habitamos um mundo em que as mulheres têm sido objetificadas, capitalizadas 

e tratadas como mercadoria, colocar a palavra aparelho (objeto) em um órgão que faz 

parte da sexualidade (mercantilizada e ultrajada) constitui, no âmbito simbólico, uma 

afirmação que reforça e normaliza as práticas que atentam contra os Direitos 

Humanos de mulheres e meninas. Por outro lado, quando se utiliza a palavra 

reprodutor se está impondo o mandato heteronormativo e de maternidade como 

conclusão, sustentando desta maneira, toda a história de violências que descrevi até 

agora. Finalmente, a palavra feminino, que implica uma categoria de gênero, se deve 

a uma impressão do discurso biomédico que designa um mandato às pessoas que 



 34 

 

 

 

nascem com útero, a palavra correta, então, segundo aquilo que supostamente 

desejam designar seria fêmea humana. 

 Em resposta a isso e às histórias de dor, alienação e vergonha narradas pelas 

mulheres nos espaços em que facilitei oficinas, comecei a falar de órgão sexual 

feminino. Órgão para incentivar a compreensão como unidade, dado que é comum 

que as mulheres acreditem que útero, vagina e vulva são independentes entre si, 

especialmente com o útero acontece muito pouca apropriação, consequência da 

alienação e do desapossamento alimentado pelo exercício do Estado, da Igreja e do 

poder biomédico. Quando criei o livro Jardins Mágicos13, o fiz motivada pelos múltiplos 

casos que acompanhei como objetivo de reapropriação do útero e do corpo. 

 

Me tiraram o útero, ainda que minha complicação fosse pequena. O médico me 

perguntou se eu tinha filhos, eu disse que sim, então ele me respondeu: “ah, então 

podemos tirar seu útero, porque o útero serve para duas coisas: para ter filhos e para 

dar problemas” (mulher de 36 anos, comunicação pessoal, Medellín, março de 2018). 

 

Seguindo a linha de raciocínio, me refiro como sexual para habilitar e legitimar 

a sexualidade e o prazer historicamente negado para as mulheres, abstraindo-o do 

mandato hegemônico da maternidade e transformando as narrativas limitantes. Me 

refiro a sexual para afirmar a sexualidade e o erotismo como uma expressão natural 

da vida e a maternidade como o que é, uma opção. Isso cobre especial relevância 

quando falamos de direitos sexuais e, entre eles, o gozo e o prazer. 

 Com o objetivo de avançar na transformação dos significantes, tem sido 

importante para mim continuar utilizando a palavra feminino, dado que é uma 

linguagem próxima das meninas e que me permite trazer discussões sobre os 

mandatos heteronormativos sociais do que implica ser feminina. Em síntese, falar de 

órgão sexual feminino foi um passo importante na emancipação do mandato 

heteronormativo, na habilitação às experiências sexuais sem carga reprodutiva e na 

transformação das narrativas. 

É importante mencionar que durante os anos que levo trabalhando e 

construindo educação menstrual, me metamorfoseei muitas vezes, seguramente em 

alguns anos estarei propondo algumas narrativas diferentes das que apresento hoje. 

Útero  

 

 A apropriação do útero é uma inquietude que toma muita força atualmente. 

Movimentos de mulheres em muitas partes do mundo e em especial na América 

Latina procuram a recuperação e apropriação do espaço corpo território, retomando 

o que foi usurpado e controlado por instituições patriarcais como o Estado, a ciência, 

a Igreja e a família encabeçada pelo marido que, durante séculos, legislaram e 

controlaram a função e a pertinência deste órgão próprio do corpo das fêmeas 

                                                
13 Livro de úteros em forma de flores para colorir. 



 35 

 

 

 

humanas. Controlar o útero significou controlar a reprodução, a mão de obra do 

capital, a produtividade das mulheres, a sexualidade, o prazer… E então temos que 

recordar a pílula como uam estratégia de produtividade do capital, a implantação de 

métodos anticonceptivos subcutâneos em meninas de até 10 anos, os abortos 

seletivos e a proibição do aborto, as histerectomias forçadas, a maternidade 

controlada na China com o único filho, a violência obstétrica e o aluguel de ventres. 

 A ciência, por meio de experimentos, práticas de vivissecção e posicionamento 

de retóricas agravantes, contribuiu significativamente com a desapropriação do útero 

por parte das mulheres e a consecutiva apropriação por parte dos entes institucionais 

patriarcais anteriormente mencionados. Foi denominado como vagabundo aquele que 

tivesse um corpo atraído por órgãos compostos por maior umidade, origem da histeria, 

da demência e da incapacidade que, ao ser considerada uma doença, recaiu 

exclusivamente sobre as mulheres. A dita doença se originava por causa da 

insatisfação sexual, mas, ao mesmo tempo, o prazer e o gozo feminino estavam 

censurados e penalizados. Uma mescla tóxica da ciência e religião outorgaram à 

histeria uma conotação abominável, levando à condenação centenas de mulheres na 

Idade Média: “as mulheres que possuíam sintomas de histeria eram acusadas de 

bruxaria e levadas à fogueira. Se sustentava que o diabo havia penetrado na natureza 

da mulher e, por isso, foram perseguidas e castigadas como feiticeiras” (CAMACARO, 

2017). 

 A atenção excessiva posta no útero derivou do que Daisy J. Camacaro14 

descreveu como uterocentrismo, uma forma de manipulação e justificação de 

ideologias direcionadas a oprimir os corpos femininos. No século XIX, o médico 

Baltasar de Viguera assegurava que a estrutura orgânica das mulheres propiciava 

uma excitabilidade nervosa que, por não ser controlada, as conduziria a cometer 

excessos morais que desembocavam em patologias, regularmente do útero (LÓPEZ, 

2010). Entre os séculos XVIII  e XIX, então, encontramos como os casos de depressão 

e suicídio de mulheres durante o período chamado “moda da melancolia” estiveram 

relacionados com o suposto poder sinistro do útero. Em 1826, W. P. Dewes descreveu 

as dificuldades que as recém menstruadas enfrentariam devido à forte influência que 

o útero poderia exercer sobre o resto de seu organismo: 

 Para ela, o período da puberdade está frequentemente repleto de demônios, 

ela está exposta a irregularidades de sua menstruação e ameaçada severamente por 

suas consequências. Tem sido dito desde tempos imemoriais que o útero exerce um 

poder supremo sobre cada um dos outros sistemas e os governa com um equilíbrio 

não menos caprichoso que potente (IGLESIAS, 2009). 

 Os relatos misóginos foram extensos e se mantiveram com força durante várias 

décadas. Os gregos postularam que o útero teria uma tendência a perambular e 

ocasionar uma espécie de vapores tóxicos quando não cumpria sua função, procriar. 

Principalmente Platão descreveu o útero como ansioso por gerar e com uma 

tendência à irritabilidade que impedia a respiração, ocasionando enjoo, dor no 

                                                
14 Docente investigadora do Instituto de Altos Estudos “Dr. Arnoldo Gabaldon”. Ministério da Saúde. 
Maracay, Venezuela. 



 36 

 

 

 

coração, perda da voz, desencadeando múltiplas doenças. Para todos esses 

sintomas, casar era a cura. Quinhentos anos mais tarde, Areteo, da Capadocia, 

sustenta as mesmas teorias do útero errático, descrevendo-o como um animal dentro 

de um animal. Mas as violências não foram apenas discursivas. No século XVII, o 

médico italiano Gabriel Falopio foi acusado de praticar a vivissecção em seus métodos 

de investigação com mulheres condenadas à pena de morte. Da mesma forma, no 

século XIX, o chamado padre da ginecologia, James Marion Sim, foi acusado de 

utilizar mulheres negras escravizadas para conduzir seus experimentos. Frente a este 

último caso, foram feitos alguns atos de justiça simbólica, como a retirada da estátua 

dele que havia no Central Park em Nova Iorque em 2018. 

 A título de conclusão, se pode dizer que a educação médica como atividade 

social se sustenta em premissas de gênero que correspondem às normas, aos valores 

e às ideologias patriarcais predominantes: “é melhor tirá-lo, o útero é muito 

problemático, me disso o médico. Há dois dias já tinham feito uma histerectomia em 

mim.” (mulher de 41 anos, comunicação pessoal, Medellín, agosto de 2018). 

O ciclo menstrual ovulatório 

 

 O ciclo menstrual ovulatório é uma fonte poderosa de autoconhecimento para 

quem opta por isso. Durante muito tempo monitorei e registrei o meu ciclo, 

conseguindo identificar padrões de conduta, níveis diferentes de concentração e 

ação, diversas manifestações libidinais, secreções e cheiros distintos em cada uma 

das fases. Foram quase dois anos nos quais anotava nas minhas agendas o que 

sentia e sonhava em cada fase, filtrando principalmente os aspectos emocionais, 

sexuais e as mudanças físicas. Logo, deixei as agendas de registro e comecei a me 

descobrir como narradora, iniciei então um projeto pessoal que denominei “Estados 

de um Ciclo” com o objetivo de continuar me auto descobrindo por meio das letras 

saídas do útero. Ao mesmo tempo, acompanhava na psicoterapia e nos processos 

grupais diversas mulheres que identificavam o caminho da consciência cíclica como 

forma de conhecimento de si mesmas. 

 No entanto, toda essa riqueza que pode haver no processo de auto observação 

por meio do ciclo menstrual ovulatório começa a se desvirtuar entre os múltiplos 

relatos que restringem a pluralidade dos corpos e impõem uma única forma de ser e 

experimentar esse processo. De um saber negado e restrito ao domínio médico, 

passamos a encontrar centenas de livros, suposições e posts em redes que 

descrevem as fases do ciclo e a forma como se deve sentir em cada uma delas. Para 

isso são usadas teorias arquetípicas com estereótipos de gênero (coisa que parece 

um sacrilégio para os estudiosos dos arquétipos) que reforçam mandatos e 

hegemonizam o sentir. Em muitos casos, a narrativa dominante segue sendo a 

capacidade de fecundar do útero e a menstruação lida como uma consequência do 

óvulo que não foi fecundado. 



 37 

 

 

 

 É importante lembrar que o ciclo se compõem de quatro fases: menstrual, pré 

ovulatória (folicular), ovulação e lútea. E cada uma dessas fases tem implicações 

diferentes no âmbito emocional. Dois hormônios predominam: estrogênio e 

progesterona. Os estrogênios se traduzem em produtividade, enquanto a 

progesterona não serve ao sistema capitalista. Cada pessoa, a partir de suas 

experiências vitais, transita pelas fases de uma forma ou de outra. Os ciclos são 

diferentes e uma primavera não é igual a outra. 

 Não vou descrever o que já está escrito, se desejam aprofundar o tema do ciclo 

menstrual ovulatório, recomendo ler Como Melhorar o seu Ciclo Menstrual (2015) de 

Lara Briden. Nesse texto se explica corretamente o que acontece no útero e no 

cérebro cada vez que ovulamos e menstruamos. 

A vulva e o clitóris 

 

A vulva não foi ignorada, mas sim difamada primeiro 

com enorme esforço e, depois, negada 

até provocar a opinião errada e absurda 

de que não valia a pena falar dela 

Mithu M. Sanyal 

 

 Múltiplas censuras e violências se instalaram como sistemas normativos frente 

à genitalidade feminina. Em muitos territórios da América Latina, às meninas se 

repete, desde que são muito jovens, “não se toque! É sujo!”. A vulva, habitualmente 

chamada de vagina, ou por tantos termos depreciativos, tem sido motivo de vergonha 

para as mulheres e a inspiração para centenas de relatos de ódio. Geralmente, 

quando estou nas salas de aula e trabalho com a vulva mensageira15, pergunto para 

as meninas se elas sabem o nome de cada parte do órgão sexual feminino. 

Comumente, elas acreditam que a vulva é a vagina, apenas poucas identificam o 

orifício uretral e o canal vaginal. A maioria das meninas expressam sentir vergonha 

de tocar ou olhar para a vulva, inclusive de falar sobre o tema, acreditam que é algo 

sujo e pecaminoso. 

 

Como a vulva é chamada na sua comunidade? 

Boceta, buceta, pão, torta, barata, chocha, quesadilla, concha, arepa, coisinha, 

galleta, vagina (participantes da Escola para Meninas Poderosas16). 

 

Os discursos religiosos continuam fortemente atravessados nas construções da 

corporalidade feminina, sustentando crenças atávicas, criando barreiras que alienam 

e fraturam a percepção do corpo e o prazer. Os relatos mitológicos de povos antigos 

                                                
15 Ferramenta pedagógica que desenhei em 2016 para ensinar sobre o órgão sexual feminino e que, 
no seu interior, contém mensagens para as participantes da oficina. 
16 Um espaço de educação virtual que o projeto Princesas Menstruantes facilita. 



 38 

 

 

 

construíram as bases sobre as quais psicanalistas, filósofos, médicos e cientistas 

fizeram descrições posteriores. A vagina dentada, a ferida que não se cura, o 

complexo de castração e a inveja do pênis, entre outras, são um exemplo de teorias 

patriarcais androcêntricas que, justificadas em um pressuposto temor ao 

desconhecido, criaram todo um entranhado cultural de nojo, repulsa e desprezo 

quanto à vulva. Kate Millett (1970) descreve esse processo da seguinte forma em seu 

livro Política Sexual: 

 

Segundo os povos primitivos, os órgãos genitais femininos são uma ferida 
que ainda sangra, provocada (de acordo com alguns) por um pássaro ou uma 
serpente que mutilou a mulher, deixando-a em seu estado atual. Se diz hoje 
vulgarmente que a vagina é uma fenda. A teoria freudiana descreve a 
sexualidade feminina em função do complexo de “castração”. Numerosas 
proibições de tipo religioso, cultural e literário manifestam a ansiedade e 
repugnância que despertam os órgão genitais da mulher nas sociedades 
patriarcais (p. 107) 

 

 A vulva carece de um lugar na história, nos manuais de ginecologia, nas aulas 

de anatomia, nas palavras cotidianas que se referem à genitalidade feminina, na 

consciência corporal. A vulva foi apagada, invisibilizada e desintegrada na palavra 

vagina. Por sua vez, a vagina foi super valorizada quando se dá a ela a 

responsabilidade absoluta pelo orgasmo feminino, orgasmo descrito por Freud17 como 

indicador de maturidade nas mulheres, patologizando, desta forma, o desejo feminino, 

assegurando a heterossexualidade e a maternidade hegemônica. 

 A invisibilização e a negação da genitalidade externa constitui uma arma de 

controle político da sexualidade das mulheres, para a qual os homens da ciência - 

antigos e contemporâneos - contribuíram para a consolidação desta forma de 

opressão. É preciso afirmar que de nenhuma maneira isso corresponde a uma 

inocente omissão. Nas lógicas patriarcais, a vulva não é um tributo de fertilidade, nem 

ocupa um lugar na logística para chegar à fecundação. A vagina importa, porque é o 

canal até a fecundação e o domínio heteropatriarcal, enquanto a vulva só serve ao 

prazer. 

 Aristóteles asseverava que somente o homem dispunha da energia necessária 

para desenvolver órgão sexuais completos, enquanto que Galeno sugeria que o órgão 

genital feminino era como um genital masculino, mas invertido. Lacan afirmava que 

se a pessoa não tem pênis, carece de órgão sexual verdadeiro. Freud argumentava 

que se tirassem o pênis de um homem, se obteria uma mulher. 

 Mithu M. Sanyal (2009), em seu livro Vulva: a revelação do sexo invisível, conta 

que conduziu uma série de ensaios com diferentes grupos de cientistas nos quais 

pediu que desenhassem a vulva e o resultado foi que nenhuma conseguiu finalizar o 

desenho, mas, em contrapartida, podian desenhar o pênis com facilidade. Concluindo 

assim que aquilo que não pode ser compreendido, tampouco pode ser representado 

nem, sobretudo, transformado: 

                                                
17 No livro “Três Ensaios sobre Teoria Sexual”, Sigmund Freud descreveu o orgasmo vaginal como 
“maduro” e o orgasmo clitoriano como “imaturo”. 



 39 

 

 

 

 

Em sentido estrito, diremos, pois, que não existe nenhuma simbolização do 
sexo da mulher como tal. No caso, a simbolização não é a mesma, não tem 
a mesma origem, nem a mesma forma de acesso que a simbolização do sexo 
do homem. E isso é porque o imaginário só provê uma ausência ali onde, em 
outros casos, há um símbolo muito destacado. (p. 07) 

 

 Efetivamente, as apresentações teóricas dominantes, encabeçadas pelo 

falogocentrismo da psicanálise freudiana e lacaniana, despoja as mulheres de 

representações simbólicas que lhes seriam próprias, mergulhando-as em estudos 

falocêntricos que negam, invisibilizam e deslegitimam o universo da sexualidade 

feminina, com lamentáveis repercussões na construção de identidade do sujeito 

mulher a nível individual, social e cultural. Susan Morgan realizou um estudo sobre o 

sexismo na anatomia com estudantes de medicina das universidades de Cardiff e 

Descartes de Paris, no qual se analisaram dez livros contemporâneos de anatomia 

com o objetivo de identificar como a anatomia da genitalidade feminina está sub 

representada em descrições reprodutivas, mantendo a ideia do corpo masculino como 

norma: 

Chegamos à conclusão de que a maioria dos livros texto de anatomia atuais 
ainda têm preconceitos de gênero e carecem de informação somática e psico 
social relevante para a boa prática médica. Como consequência, os futuros 
médicos estarão mal informados sobre as diferenças relevantes entre 
homens e mulheres (ANAT, 2014, p. ) 

 

 No mesmo estudo, se cita O’Connell et al. (1998, 2005) que, depois de 

investigações no mesmo tema, concluíram que as descrições típicas do clítoris nos 

livros texto carecem de detalhes e incluem descrições inexatas. Ademais, informam 

que, enquanto os livros descrevem completamente a anatomia masculina, só fazem 

referências a diferenças entre homens e mulheres no lugar de uma descrição 

completa da anatomia feminina.  

Assim, então, é sob essas lógicas encobertas que se tem amparado e blindado 

práticas contra a humanidade como a ablação feminina ou mutilação genital feminina 

(MGF)18, definida pela Organização Mundial da Saúde como a extirpação parcial ou 

total dos genitais externos femininos ou outro tipo de lesão aos órgãos genitais 

femininos por razões culturais ou de outro tipo, mas não médicas. 

 Entre outras coisas, é importante mencionar que a cliteridoctomia (um tipo de 

ablação) se praticava com o objetivo de curar a histeria e a masturbação feminina e, 

- como mencionei na dimensão histórica e cultural -, algumas comunidades faziam 

esta prática como ritual de iniciação da menarca. A respeito disso, Daisy Camacaro 

(2007) menciona: com o passar dos século e até meados do século XX, apesar dos 

avanços científicos, as teorias reguladoras do saber e da prática médica continuaram 

com a certeza de que a condição normal da mulher era a doença e não se 

preocuparam ao utilizar medidas drásticas, como a ovariotomia, a cliteriotomia, enfim, 

as intervenções cirúrgicas se fizeram norma, sem importar as consequências. Isaac 

                                                
18 Informação sobre a mutilação genital feminina: http://www.unfpa.org/es/resources/preguntas-
frecuentes-sobre-la-mutilaci%-C3%B3n-genital-femenina mgf. 

http://www.unfpa.org/es/resources/preguntas-frecuentes-sobre-la-mutilaci%25-C3%B3n-genital-femenina
http://www.unfpa.org/es/resources/preguntas-frecuentes-sobre-la-mutilaci%25-C3%B3n-genital-femenina


 40 

 

 

 

Baker Brown, presidente da sociedade médica de Londres, colocou na moda na 

Europa e também nos Estados Unidos a cliteriotomia como via para evitar a 

masturbação. A respeito dessas mutilações genitais femininas, Dolores Juliano 

(2007), refere:  

Essa prática, por razões diferentes, mas com os mesmos resultados de 
impossibilitar o gozo feminino, havia sido frequente na nossa própria 
sociedade até meados do século XX. Era uma prática cirúrgica aceita e 
dependia do critério médico para determinar que tamanho de clitóris era 
“normal” e extirpar o excesso. Também se praticavam histerectomias e 
extirpações de úteros como terapias aconselháveis para combater afecções 
tais quais crises nervosas, a masturbação ou a bulimia. (p. 4). 

 

É possível afirmar que a vulva carece de representações porque é possuidora 

de um órgão tão poderoso que deixa sem argumentos a todas as teorias falocêntricas 

da sexualidade feminina, por consequência, a mutilação física e simbólica foi o 

recurso para consolidar as formas de poder hegemônicas. 

 A respeito do clitóris, o âmbito científico se caracterizou pela maneira habitual 

de dar um passo e retroceder dois, é assim que, no final do século XVI, a medicina 

avança no conhecimento do clitóris como parte normal da anatomia feminina que, até 

então, havia sido descrito como uma patologia associada às pessoas intersexuais 

(hermafroditas) ou lésbicas. No ano de 1901, o livro Anatomia de Gray, incluiu o 

clitóris, mas o retirou na edição de 1948. Esse tipo de situações muito comuns se 

davam como consequência das normas de higiene social, moralidade e, sobretudo, 

pelo perigo que representava esse órgão para as estruturas conservadoras. Por outro 

lado, vários anatomistas se declararam os descobridores do clitóris, entre eles, 

Colombo, Fallopia, Swammerdam e Draa, mas foi em 1987 que Josephine Lowndes 

Sevely descreveu detalhadamente as partes que compõem este órgão, desmentindo 

as teorias que o descrevem como um pequeno pênis (PASTOR, 2020). 

 Chegado este ponto, podemos afirmar que nomear o clitóris, ressaltar seus 

atributos, visibilizar sua anatomia e questionar as narrativas e omissões em torno dele 

é um ação revolucionária que fortalece o processo de soberania do corpo, que 

reivindica a sexualidade feminina, que liberta da opressão e que cura as memórias de 

dor. Ademais, constitui uma oportuna forma de resistir à mutilação genital tanto física, 

como emocional e simbólica do prazer e do desejo feminino. 

 No que diz respeito a esta dimensão, encontrei em minha prática de educação 

menstrual meninas, jovens e mulheres que não reconhecem seus órgãos sexuais nem 

internos, nem externos. É habitual escutar as figuras de autoridade em temas de 

direitos sexuais e reprodutivos chamando a vulva de vagina. A educação sexual é 

precária e, mesmo em espaços progressistas, o foco seguem sendo os métodos 

contraceptivos, a prevenção de ISTs e o direito ao aborto. As definições de 

menstruação que apresenta o sistema médico na atualidade seguem sendo no 

sentido da capacidade de fecundar, da reprodução e do heteronormativo. 



 41 

 

 

 

Ações assertivas 

 

 A abordagem da dimensão biológica requer especial criatividade e 

implementação de didáticas que gerem um espaço acolhedor, divertido e seguro. É 

necessário levar em conta que a informação apresentada nos cenários escolares, 

médicos e familiares tem estado reduzida à dimensão biológica sem as compreensões 

apresentadas aqui. A informação é entregue de forma pouco oportuna e, 

habitualmente, em um ambiente de vergonha e incômodo. 

 É absolutamente necessária a desconstrução das narrativas biologicistas e 

higienistas hegemônicas que aleijaram simbolicamente os corpos das mulheres e os 

encaminharam na direção de apenas uma possibilidade: a maternidade e, por 

consequência, a heterossexualidade. Na prática da educação menstrual, o corpo das 

mulheres tem que ser ressignificado e dignificado. Nomear adequadamente a 

genitalidade, incentivar o autocuidado, o mútuo cuidado, a autogestão da saúde e 

construir novas narrativas que dê outros atributos à menstruação, diferentes da 

fertilidade, são elementos essenciais. Do mesmo modo, os órgão sexuais não podem 

levar, sorrateiramente, a demanda da reprodução. Em uma sociedade que obrigou as 

mulheres a parir e apresentou a maternidade como via de realização pessoal para 

elas, é necessário revolucionar a linguagem sobre nossos corpos e criar novas formas 

de comunicar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 42 

 

 

 

Terceiro sangramento: dimensão psico-emocional 

 

Quando a personalidade se depara com imagens  

tão degradantes de si mesma (...) é inevitável 

que sofra uma grave deterioração 

Kate Millet 

 

 Nascer menina supõe uma maldição. Lhes furam as orelhas horas depois que 

chegam ao mundo, as vestem de rosa frágil, fazem cliteridoctomia, dizem que fechem 

as pernas, que sejam prudentes, que não opinem muito, repetem várias vezes que 

são reclamonas e choronas. Algumas foram trancadas em gaiolas e castigadas por 

terem nascido fêmeas, ainda neste século é comum a coação para que recitem uma 

instrução arcaica de senhorita. Tudo isso se conseguem nascer, porque os 

indicadores de abortos seletivos crescem cada vez mais em países como China, Índia 

e Vietinã. 

 Além disso, meninas continuam tendo barreiras para acessar a educação, 

especialmente nas comunidades em situação de abandono estatal  e naquelas onde 

os fundamentalismos religiosos e o machismo estão mais arraigados. Neste capítulo, 

pretendo alertar e inquietar sobre as implicações das narrativas e das práticas sociais 

e culturais sobre o corpo das meninas, o sangramento menstrual e a puberdade 

feminina no desenvolvimento psico-emocional. 

Nascer com vulva 

 

 Efetivamente, nascer com vulva implica habitar o mundo a partir de 

desvantagens altamente questionáveis em comparação com o homem. 

Automaticamente, as pessoas que nascem com vulva são inscritas em um contexto 

de vulnerabilização que patologiza e demoniza seus corpos, ancorando a crença 

individual e coletiva de inferioridade. Habitar um corpo com biologia de fêmea humana 

inclui vastos ensinamento sobre desprezo a si mesma, insegurança e submissão, cujo 

salva vidas para este momento histórico, acaba sendo o desenvolvimento de uma 

performance emoldurada pelo modelo masculinizado que despreza e anula a 

experiência feminina. 

 Esses ensinamentos de desprezo operam contundentemente desde o 

momento em que se sabe que é uma menina, os abortos seletivos são um exemplo 

disso. Em algumas populações do Pacífico Colombiano, existe a crença e o costume 

de amamentar as meninas em menor quantidade, em razão de que se as alimentam 

muito, ou na quantidade que a criança quiser (como se faz com os meninos), ela 

cresceria tendo mais tesão, isto é, com a libido elevada (segundo a medida religiosa 

de decência feminina). A partir destas lógicas, também se naturaliza que, na mesa, o 

prato do homem sempre terá maior quantidade de comida. No entanto, isso não 

acontece apenas na América Latina, faz alguns anos, algumas famílias em Andaluzia 



 43 

 

 

 

(Espanha) denunciaram que os restaurantes escolares serviam menos comida às 

meninas, quando investigaram, descobriram que um dos critérios para a diferenciação 

calórica entre os dois sexos se baseava na preocupação pela figura física da menina 

a partir dos 5 anos de idade. 

 Na China e em Taiwan, era costume amarrar os pés das meninas a partir dos 

7 anos com o objetivo de desfigurá-los - os chamados pés lótus. Esse costume, que 

inicialmente foi atribuído a um ideal de beleza e potencial de possibilidades para o 

casamento, foi desmascarado faz poucos anos por meio de uma pesquisa conduzida 

pela antropóloga Laurel Bossen, que assegurou que a prática era feita com o objetivo 

de manter as meninas quietas, sentadas, tecendo e produzindo. A CNN publicou uma 

entrevista com a coautora da pesquisa, em que ela assevera o seguinte: 

De tal maneira que a prática de amarrar os pés persistiu porque assegurava 
que as meninas jovens permaneceriam sentadas e trabalhariam em tarefas 
chatas e sedentárias por muitas horas a cada dia, insistiu a coautora. Uma 
situação que - continuou - terminou apenas quando os tecidos manufaturados 
e as importações estrangeiras eliminaram o valor econômico do trabalho 
manual (HUNT, 24 de maio de 2017). 

 

 Da mesma forma, disfarçar os seios é outro costume nefasto que continua 

sendo praticado até nossos dias, principalmente em Camarões, mas também há 

casos registrados na Europa e relatos escutados na América Latina, onde 

habitualmente se pratica a remoção dos mamilos de recém nascidos de ambos os 

sexos. Esta prática é feita por mães e avós com a finalidade de evitar que suas filhas 

sejam objeto de desejo, supondo que assim não seriam violadas; consiste em bater 

nos seios da jovem que está na puberdade com uma vara todas as manhãs, colocar 

pedras quentes e amarrar fortemente um tecido ao redor deles. Nesta prática, se 

atribui a responsabilidade e a culpa pelo abuso sexual ao corpo das meninas, mais 

adiante voltarei a isso. 

  

Me lembro que, aos meus 12 anos, meu pai me levava de férias a um lugar em Santa 

Elena. Nos finais de semana, ele saía para comerciar e me deixava sozinha na casa. 

Como me dava medo que alguém chegasse e me abusasse por ser mulher, pegava 

trapos e me apertava os poucos seios que podia ter com essa idade, pensando que 

assim talvez me confundissem com um menino e não me fizessem nada (mulher de 

39 anos, comunicação pessoal, Medellín, fevereiro de 2020). 

 
 Por último, quero mencionar o matrimônio infantil, uma grave violação de todos 

os direitos das meninas que, a partir da leitura da menstruação sob uma chave 

reprodutiva, se salvaguarda, se legitima e normaliza por meio da linguagem com 

frases como: “já pode ficar grávida” e “já é uma mulher”, duas narrativas habitualmente 

presentes no evento da menarca. Diversas ONGs mencionam que os continentes 

africano, asiático e latinoamericano são as regiões mais implicadas. No entanto, 

existem evidências de que nos Estados Unidos, entre os anos de 2000 e 2010, 



 44 

 

 

 

248.000 meninas foram casadas com seus violadores19. Outro estudo menciona que, 

entre 2000 e 2018, foram cerca de 300.00020 e, na verdade, apenas quatro dos 

cinquenta estados proibiram completamente o matrimônio infantil (Delaware, Nova 

Jersey, Minnesota e Pensilvânia). A ONU comparou esta prática com a escravização, 

dado que as meninas são obrigadas a se casar e se veem presas para o resto de 

suas vidas em uma situação que equivale à servidão. A organização Unchained At 

Last, que trabalha pela erradicação do matrimônio infantil nos Estados Unidos, afirma 

que essa prática legitima o abuso sexual: “mina as leis sobre estupro, frequentemente 

encobrindo o que, de outro modo, seria considerado um delito sexual. Cerca de 

60.000 matrimônios acontecem desde 2000 com uma idade da menina ou uma 

diferença de idade conjugal que deveria ter sido considerada um crime sexual”. 

 É necessário mencionar que quando uma menina menstrua pela primeira vez, 

se atribui a ela o status de mulher sexuada sustentado no mandato hegemônico e 

heteronormativo que reduz a menstruação exclusivamente à capacidade reprodutiva. 

Isto é, a menarca acaba sendo um evento de risco para as meninas em contextos 

sociais misóginos.  

O início da puberdade feminina 

 

 Depois de completarem sete anos de idade, as meninas ficam sujeitas a uma 

série de mudanças físicas que iniciam com a queda dos dentes. Entre os nove e os 

dez anos, começam a aparecer as primeiras manifestações da puberdade: uma 

mudança de cheiro no suor, a aparição dos pelos pubianos e nas axilas e, um pouco 

depois, a aparição do botão mamário. Para este momento é comum que as meninas 

tenham ganhado estatura e seus quadris tenham aumentado um pouco, 

habitualmente elas experimentam essas mudanças corporais sem maiores 

informações ou, por vezes, a informação não foi a adequada, dando lugar à 

insegurança, à desapropriação do corpo e à sustentação do tabu. 

 Isso acontece, porque as famílias usualmente não contam com as ferramentas 

para realizar acompanhamentos assertivos, pois a própria experiência das mulheres 

da família, regularmente, foi infeliz e este tema foi pouco questionado e refletido nos 

cenários públicos. 

 

[...] os moleques do bairro estão me dizendo que pareço um menino, porque 

começaram a sair pelos nas minhas pernas (meninas de 9 anos, comunicação 

pessoal, Segovia, Colômbia, outubro de 2019). 

 

 Neste período, as meninas são atingidas pelos medos de suas famílias, que 

geralmente se manifestam em demandas e proibições, seus corpos ficam expostos 

ao olhar e ao critério dos outros. Um exemplo disso é quando o botão mamário 

                                                
19 Em 2019, lançaram o documentário Meninas Esposas, a história inédita de A&E Latinoamérica. 
20 http://www.unchainedatlast.org/united-states-child-marriage-problem-study-findings-april-2021/ 



 45 

 

 

 

começa a se pronunciar e a menina participa de alguma reunião familiar, então as 

pessoas adultas de imediato dirigem seu olhar (em algumas ocasiões, censurador) 

em direção ao corpo da menina, especificamente para seus peitos: “Aí e já usa sutiã!”, 

“Está uma mocinha”. E, na maioria das vezes, se encerra o comentário com chave de 

ouro (estou sendo irônica): “tem que se cuidar muito!”. Cuidar-se muito! Essa é a frase 

mais comum nessa época, mas poucas vezes se enuncia aquilo de que supostamente 

se deveria cuidar, ao mesmo tempo, tanto o assédio na rua, quanto o abuso sexual 

fazem sua aparição oficial carregando o corpo da menina de culpa e vergonha como 

resultado de uma escassez de informação e ferramentas com as quais fazer frente a 

esta situação a que nunca deveriam ser expostas as meninas e mulheres. 

 Quando a menina na puberdade vivencia o assédio sexual, geralmente 

acredita que é o seu corpo que está gerando esta situação, porque ele está se 

tranformando e pode ser estranho para ela mesma, logo o olhar incoveniente de seus 

familiares, os comentários sobre o seu corpo e a desinformação se convertem em 

uma mescla letal para a instalação da culpa, da vergonha e da crença de que o corpo 

está errado. É importante mencionar que as escolas geralmente não contam com 

programas ou enfoque que acompanhem as meninas na puberdade neste processo, 

de fato, acaba sendo um cenário tão censurador como qualquer outro, reforçando 

estereótipos e mandatos do que “deveria ser” uma mulher segundo a sociedade 

patriarcal. Basta ver as formas como se organizam as escolas para corroborar com o 

que apresento. A saia e a calça, os espaços abertos dos meninos, os corredores 

reduzidos para as meninas, confinando-as ao histórico espaço íntimo e limitado, 

vestígios de abordagens educativas profundamente masculinizadas, patriarcais e 

machistas. Não esqueçamos que o Emílio21 segue sendo uma referência em 

faculdades de educação. 

 A imposição da saia é um exemplo de coerção, dado que limita o movimento 

das meninas, não porque a saia é, por si, incômoda (para algumas será, para outras 

não), mas porque esse elemento é usado como medida para julgar a “decência”: se 

está com saia comprida ou curta, se está mostrando ou não a calcinha, como a veste, 

como a usa, enfim, as fazem vestir uma peça que facilita a exposição da roupa íntima 

e, ao mesmo tempo, essa situação é julgada fortemente e põe em questão a honra 

da menina, reforçando desta maneira, o mandato da senhorita que se senta direito, ri 

suavemente e, na maior parte do tempo, está ocupando um pequeno lugar para ser 

aceita. Isto que apresento tem bases em filosofias e pedagogias androcêntricas como 

o Emílio: 

 
O homem, quando trabalha bem, só depende de si e pode direcionar o 
julgamento do público, mas a mulher, quando trabalha bem, só tem feita 
metade de sua tarefa e não importa menos o que pensam dela do que o que 
ela efetivamente é. Assim, se deduz a respeito disso que o sistema de sua 
educação deve ser contrário ao nosso (ROUSSEAU, 1762, p. 146) 

                                                
21 Livro clássico de pedagogia de Jean-Jacques Rousseau. 



 46 

 

 

 

A menina já está doente 

 

Disseram para mim que eu tinha ficado doente, 

mas o que doeu foi o silêncio 

(mulher de 30 anos, comunicação pessoal, Medellín, 2018) 

 

 Para além do período da puberdade, tudo aponta para reforçar a crença de que 

o corpo está errado. A menarca atada aos mitos, tabus e desinformação conclui essa 

etapa tão relevante, impondo-se como marca da doença: “A menina ficou doente”, 

“adoeceu” foram as frases que constituíram a única explicação que receberam 

milhares de mães, avós e mulheres antigas (lembrem-se do mito da doença da lua 

que mencionei na dimensão social e cultural). Lamentavelmente, é uma narrativa atual 

e comum entre mulheres, principalmente de áreas rurais, mas também nas zonas 

urbanas. A crença do adoecimento é reforçada por meio de contínuas mensagens 

(quase sempre simbólicas) em meios de comunicação. Seguindo a imposição do selo 

da doença, as mulheres nomearam a menstruação como tal: “estou doente”, “estou 

indisposta" ou “estou mal”, assinalando e condicionando a experiência de menstruar22. 

A respeito disso, Kate Millet argumenta: 

 

Múltiplas provas assinalam que o mal estar que as mulheres experimentam 
durante a menstruação é do tipo psicossomático, isto é, a sua origem não é 
propriamente biológica, mas mais cultural [...]. Parece correto pensar que as 
condições de vida e as crenças do patriarcado deterioram o conceito que a 
mulher tem de seu próprio corpo até ser convertido na carga que passa a ser 
(MILLET, 1970. p. 106) 

 

 A ideia de doença segue vigente e foi reciclada nas pesquisas sociais e 

econômicas por meio da exposição da menstruação como uma crise higiênica, 

acompanhada de imagens de corpos femininos dobrados de dor, nos quais se 

condiciona o bem-estar a um produto farmacêutico. Faz alguns meses, estava 

precisando de uma imagem de sangue menstrual para fazer uma publicação nas 

redes sociais. Quando digitei a palavra menstruação no programa que costumo 

trabalhar, apareceram dezenas de fotos de mulheres retorcidas de dor, com bolsas 

de água quente no baixo ventre e roupas completamente brancas. Esta condição faz 

parte da ideia dos corpos não poluídos e da higienização de que falarei mais adiante. 

A isso se soma que muitas meninas experimentam sua menarca com pouca 

informação, o que permite que, em muitas ocasiões, elas acreditem que algo não está 

bem com sua saúde. 

Não é em vão que, em “90 acrósticos sobre a menstruação”23, 400 meninas de 

vários municípios da Colômbia (Medellín, Remédios, Segóvia, Tumaco, Tierra 

                                                
22 É importante mencionar que, efetivamente, há condições, como a endometriose e outras patologias 
que não se podem considerar como meramente psicossomáticas. 
23 Um dos instrumentos de coleta de informação que utilizo nas minhas oficinas para identificar 
categorias de relacionamentos com a menstruação. 



 47 

 

 

 

Bomba) relacionaram a menstruação principalmente com a doença. Algumas das 

palavras escritas foram: infecção, urgência, cólica, intervenção médica, emergência, 

enjoo, náusea, doença, mal estar, inflamação, ardor, sangue ruim, dor de barriga e 

calafrios. Cabe lembrar que algumas das meninas que participaram do exercício não 

tinham tido a menarca. 

 

Estava estudando no colégio com uniforme branco, quando me dei conta, saí para ver 

o que estava acontecendo comigo. Por aí, eu não sei, encontrei e coloquei alguma 

coisa. Então, eu não sei, estava muito tímida e tudo… E não contei para minha mãe, 

nem sequer para minhas irmãs. Passou e pronto. Com o tempo, eu saia pegando 

trapos velhos e me escondia para lavá-los. Veio quando eu tinha 13 anos, eu não 

sabia nada, era como um segredo. Mas como eu via que minhas irmãs colocavam 

panos, então imaginei que podia fazer isso. Eu pensava que estava doente, que algo 

havia acontecido, mas continuava vindo e vindo. (mulher de 68 anos, comunicação 

pessoal, Cali, Colômbia, 2017). 

A censura e as proibições 

 

 Como vimos, a soma de todas as partes - que neste caso eu chamaria de soma 

de todas as estratégias patriarcais - se dão neste momento da vida: a puberdade. A 

censura aos corpos nascidos com vulva começa desde que se sabe que será uma 

menina e entre os 4 e 5 anos se inicia como “não se toque, é sujo”, “sente direito”, 

“feche as pernas”. É no período da puberdade onde se desdobra toda a operação 

para aniquilar qualquer possibilidade de liberdade. 

 Quando aparecem os primeiros sinais da puberdade, a menina se vê exposta 

a uma série de censuras e proibições que vão ganhando terreno à medida que o corpo 

se metamorfoseia e começa a ser sexualizado pela sociedade. Um assunto particular 

é que, ao mesmo tempo em que censuram, demandam características de conduta 

feminina  que obedecem à dita sexualização. Finalmente, com a primeira menstruação 

se oficializa o lugar de “mocinha”, uma categoria social que tem um guia definido sobre 

o que, a partir de agora, a menina pode ou não pode fazer. Daqui por diante, sua 

capacidade de fecundar marcará a performance. 

 

Eu lembro de muita prevenção nos meus pais, já pode ficar grávida a qualquer 

momento (me disseram), me amarraram (coibiram). (mulher de 44 anos, comunicação 

pessoal, Medellín, Colômbia, 2018). 

 

Na minha família, pesava muito a possibilidade de ficar grávida, todo o tempo tinham 

medo disso, “muito cuidado” me diziam e eu nem sequer compreendia o que era uma 

gravidez, minhas tias diziam muito. (mulher de 26 anos, comunicação pessoal, Rio de 

Janeiro, Brasil, 2019). 

 



 48 

 

 

 

Quando me veio a menstruação, tinha 13 anos. Minha mãe me levou para um canto 

e me repreendeu, porque eu havia crescido sem que ela me desse permissão e ainda 

por cima me ameaçou de que a partir de agora ‘se você vai ser uma mulher fácil, se 

vai ficar grávida, não vai nos converter na vergonha da família, some e desaparece, 

esquece que tem mãe e pai’, e isso não terminou aí. Durante o ano, mês a mês, o 

canto, o sermão e a ameaça. (mulher de 47 anos, comunicação pessoal, Medellín, 

Colômbia, 2018). 

 

Minha filha tem oito anos e ainda não menstruou, mas desde que começou a 

amadurecer venho dizendo para tomar muito cuidado para não ficar grávida, que até 

aí eu a ajudo. (mulher de 34 anos, comunicação pessoal, Segovia, Colômbia, 2020). 

A Vergonha 

 

 Quero dar ênfase à recorrente sensação de vergonha sobre o corpo que 

experimentam mulheres e meninas que, sem importar o nível de educação e o estrato 

socioeconômico, se faz presente insistentemente. Com certeza, a experiência da 

menarca e as condições que a antecedem conseguem arraigar esses sentimentos. 

Os eufemismos da menstruação, o desejo de não nomear, o nojo, a ideia de sujeira e 

o pudor em relação à vulva são resultado de uma educação sexual que não evolui 

contundentemente. 

 

Minha irmã me contou que quando a gente cresce acontece isso que você está 

dizendo, então ela me disse que quando a gente cresce vai mudar um pouco a vida, 

já não é assim uma menina. (menina de 17 anos, comunicação pessoal, Santiago de 

Atitlán, Guatemala, 2018). 

 

Eu lembro que quando desceu a primeira vez, estava no rio lavando, senti algo 

exquisito na barriga, como um pouco de dor, quando vi a água vermelha ao meu redor, 

saí do rio e me dei conta de que o sangue estava saindo das minhas partes íntimas. 

Me assustei muito, acreditei que ia morrer, eu nunca tinha ouvido falar de 

menstruação. Então, eu fui para minha casa e disse para minha mãe “mãe, está 

saindo sangue debaixo”, e minha mãe me deu a mão e me deu uma palmada na boca 

e me disse: isso não se fala. (mulher de 68 anos, comunicação pessoal, Medellín, 

Colômbia, 2018). 

 

 Nos nove países24 em que realizei educação menstrual, me deparei 

repetitivamente com expressões e relatos de meninas no período da puberdade e 

mulheres jovens e adultas que manifestam vergonha do corpo, especificamente 

vergonha de menstruar. Em especial as meninas sentem muita angústia frente à 

possibilidade de manchar suas roupas e ser objeto de provocações e violências nas 

                                                
24 México, Guatemala, El Salvador, Ecuador, Perú, Colômbia, Brasil, Argentina, Chile e Uruguay. 



 49 

 

 

 

mãos de seus pares. Me lembro que, em 2017, em uma das minhas oficinas, uma 

professora de Mendoza (Argentina) nos contou que, no seu colégio, quando uma 

menina mancha  de sangue menstrual a cadeira como consequência da menarca ou 

de um sangramento inesperado, a cadeira é posta em um canto da sala de aula, 

ninguém a limpa: nem a professora, nem o pessoal da limpeza, nem a menina. A 

norma implícita é excluir a cadeira em que ninguém volta a sentar, uma prática que 

atenta contra a dignidade da pessoa e que pode desembocar em deserção escolar e 

em graves consequências para a saúde psico-emocional da menina. Lembremos 

também que, em 2019, Jackline Chepngeno de 14 anos se suicidou depois de ser 

ridicularizada pela professora em frente aos colegas de classe, chamando-a de suja 

por ter menstruado na roupa, isso aconteceu em Bomet, no Quênia. Em 2018, uma 

menina de 11 anos na Grã Bretanha teve que permanecer na sala empapada de 

menstruação por experimentar a menarca, porque a professora a impediu de ir ao 

banheiro para trocar o absorvente. Em 2017, soube-se de uma menina de 12 anos na 

índia que se jogou de um edifício depois que sua professora a envergonhou, 

obrigando-a a levantar a sua roupa e mostrar a mancha aos seus colegas de classe. 

Recentemente, uma professora do interior de São Paulo, no Brasil, me escreveu para 

me contar que na sua escola um menino roubou o absorvente de uma menina, depois 

o pintou de vermelho e passou-o no rosto da jovem, humilhando-a na frente dos 

colegas de classe. Todos esses relatos manifestam a forma como, socialmente, se 

exibe a experiência humana da menstruação como um fato vergonhoso. O tabu 

menstrual é misoginia e culmina em violências como as mencionadas, constituindo 

uma grave violação aos direitos humanos das mulheres, das meninas e das pessoas 

que menstruam. 

 

Quando estava na escola, sujei a cadeira. Aconteceu. Estava sentada e, quando me 

levantei, tudo estava sujo de sangue. O que isso? Eu me perguntei. E mudei de 

cadeira, mas quando me sentei essa cadeira ficou suja também, então me dei conta 

de que era eu. Então, chamei a minha mãe, ela foi me buscar, comprou absorventes 

para mim. Não tive grandes explicações sobre isso, só lembro da sujeira e da 

vergonha na escola (mulher de 39 anos, comunicação pessoal, Rio de Janeiro, Brasil, 

2019). 

 

Eu tive uma amiga que, um dia, notou que era sua primeira vez e ela não sabia de 

nada. Se levantou e a cadeira era toda sangue, coitada! Começou a chorar, não sabia 

o que estava acontecendo, saiu correndo para o banheiro e a professora saiu atrás, 

mas foi um trauma, um trauma para todos, inclusive (mulher de 34 anos, comunicação 

pessoal, Buenos Aires, Argentina, 2017). 

 

 Chegando neste ponto, é importante ressaltar que as instituições educativas 

não constituem um espaço seguro que provê condições dignas para a vivência 

menstrual. É habitual encontrar docentes despreparados para um acompanhamento 



 50 

 

 

 

assertivo e adequado neste tema e, em algumas ocasiões, se limitam a reproduzir os 

preconceitos e tabus aprendidos a nível familiar e cultural. 

 

Professora, como posso dizer vagina sem que soe tão grosseiro? (menina de 9 anos, 

comunicação pessoal, Remédios, Colômbia, 2020). 

 

 A vergonha do corpo não é natural, nem normal. É um aprendizado induzido 

por relatos religiosos e mitos fundacionais que apresentam o corpo feminino como 

princípio do pecado e origem dos excessos, isso foi transmitido eficazmente desde a 

educação familiar e escolar. Chimamanda Ngozi (2019), em sua conferência Sejamos 

Todos Feministas, afirma o seguinte: cada vez que dizemos a uma menina que feche 

as pernas e que se cubra, a estamos ensinando a sentir vergonha de seu corpo e a 

fazemos sentir que, pelo fato de ter nascido mulher, já é culpada de algo. 

 Ao mesmo tempo, Eugenia Tarzibachi (2017), dá indícios para compreender a 

complexidade do tema: 

 

A emoção da vergonha tem um lugar particular na construção corporal 
feminina dentro da nossa cultura e, não simplesmente como um oposto linear 
do orgulho, mas como um profundo sentimento de inadequação de seus 
corpos. [...] Sandra Bartky (1990) destacou a emoção da vergonha como 
típica das mulheres, dado que seus corpos costumam ser vividos a partir 
dessa sensação, poderíamos dizer, não consciente, de existir em um corpo 
defeituoso (p. 72). 

 

A educação menstrual emancipadora deve fazer frente a essa situação e promover 

espaços de diálogo, questionamentos e experiências que subvertam esse tipo de 

narrativas que perpetuam o adoecimento e a alienação dos corpos das mulheres. A 

vergonha como emoção instalada no corpo e na psique é tremendamente 

desempoderadora e anuladora. 

A fratura do corpo 

 

Isso de que as meninas amadurecem antes 

é um conto chinês para exercer abuso de poder 

e nos pregar peças sobre Lolitas fatais de 13 anos 

Henar Álvarez 

 

 O corpo feminino, por meio de argumentações teóricas discursivas da 

antropologia, da religião, da medicina, da filosofia, da literatura, da estética, entre 

outras, tem sido apresentado sob uma condição peculiar de fratura “originária”, um 

corpo marcado por uma espécie de “anormalidade” que se experimenta através da 

vergonha, da culpa, do nojo e do desprezo sobre si mesma, dando lugar para a 

submissão, resultado de habitar um corpo quebrado, coisificado como objeto sexual 

em vez de uma pessoa, com uma patética necessidade de aprovação constante do 

sujeito masculino. 



 51 

 

 

 

 

As representações femininas (passadas ou atuais) que prevalecem em todos 
os âmbitos culturais do patriarcado produzem um efeito devastador na 
imagem que se possui de si mesma, frequentemente as mulheres se veem 
privadas de toda fonte social de dignidade e autorrespeito. Em numerosos 
patriarcados, a tradição cultural encarnada pela linguagem marca a condição 
humana unicamente para o homem (MILLET, 1970, p. 119). 

 

 Como já mencionei e já ficou evidente a partir das análises feitas do trabalho 

com meninas em período de puberdade, a fractura se acentua e se situa no corpo 

com a chegada da primeira menstruação e pode se prolongar durante toda a vida da 

pessoa, levando-a a naturalizar a emoção de vergonha que atravessa a construção 

dos auto esquemas da personalidade, afetando principalmente o auto conceito e a 

auto estima. Quando acompanhava mulheres adultas em processo psicoterapêutico, 

me surpreendeu tremendamente como o fato de identificar o tabu menstrual e 

começar a ressignificar e dignificar o sangramento, as mulheres se fortaleciam em 

autoconfiança e começavam a implementar estratégias de autocuidado e 

autoconhecimento. 

 Os auto esquemas fazem referência aos sistemas de crenças, avaliações, 

juízos e ideais que uma pessoa tem sobre si mesma. Estes sistemas influenciam o 

seu funcionamento e comportamento ao longo da vida. Dentro dos auto esquemas, 

encontramos o autoconceito: o que se crê e pensa sobre si mesmo, faz referência ao 

conhecimento de si e às percepções que se tem sobre a própria identidade. 

 Outra das categorias identificadas mediante o exercício dos acrósticos 

menstruais foi a do nojo e a ideia de sujeira, as palavras comuns foram: sujeira, 

odores, nojo. Essas palavras se articulam com outra categoria que é a da higienização 

e nela se sobressaem os produtos comerciais e as práticas para estar limpa. 

 É importante mencionar que todas essas ideias geralmente são assumidas 

como verdades e produzem emoções e ações concretas. Assim o verifiquei mediante 

o acompanhamento de mulheres adultas na cidade de Medellín. Uma delas me contou 

que, quando ela menstruou pela primeira vez, sua mãe disse para ela: “já ficou doente 

e a partir de agora vai ficar doente todo mês”. Nesta mulher, a ideia de doença se 

instalou como uma verdade, cada vez que estava próxima ao seu período menstrual, 

sentia náuseas e isso a levava a se medicar antes da chegada da menstruação. 

 Outra mulher relatou que sempre ensinaram a ela que a menstruação era um 

dejeto sujo e repugnante. Do mesmo modo como no caso anterior, esta crença se 

instalou como uma verdade, gerando emoções e ações. Neste caso, a mulher relata 

que não conseguia trocar o absorvente sem sentir enjoo, que respirava 

profundamente antes de entrar no banheiro e segurava a respiração enquanto se 

trocava. Saía do banheiro enojada. Finalmente, para reparar o nojo, consumia uma 

grande quantidade de produtos para higiene feminina. 

 



 52 

 

 

 

As crenças sobre si mesma 

 

 No período da puberdade, as meninas começam a sentir que são menos 

brilhantes que seus pares e associam a inteligência com o gênero masculino, ao 

mesmo tempo em que os meninos não duvidam em associar, em qualquer idade, o 

brilhantismo com seu próprio gênero, assim demonstrou um estudo realizado pela 

revista Science. Segundo os investigadores, tal situação se relaciona com os 

estereótipos aprendidos na escola. Eu acrescentaria a isso tudo o que se configurou 

como ser uma menina neste mundo e que venho questionando neste livro. “A menina 

já ficou doente!”, “já ficou mocinha, não pode brincar”, “já é mulher, não brinque”, 

“agora tem que se cuidar”, “a menstruação é suja, tem que se limpar mais”, “a vulva 

é feia e cheira a peixe”, “feche as pernas”, “comporte-se como mocinha”, “seja 

feminina e delicada”, “não se toque, não se olhe, não se cheire”, “cuide de sua 

reputação, sua virgindade, sua aparência física, mas não muito”, “seja inteligente, mas 

não o suficiente” são frases recorrentes de mulheres que participaram nos espaços 

psicoterapêuticos grupais que facilitei. 

 Quando a personalidade se depara com imagens tão degeneradas de si 

mesma, a ideologia, a tradição e as crenças sociais, acaba sendo inevitável que se 

sofra de uma grave deterioração. Levando em conta, além disso, o descrédito sutil, 

mas constante que as relações pessoais das mulheres supõe cotidianamente, as 

impressões que veem dos meios de informações e a discriminação que acontece no 

tocante à conduta, ao trabalho e à educação, não é de se estranhar que se 

desenvolvam certas características de grupo dos indivíduos que, em virtude  de sua 

posição minoritária, levam uma vida marginalizada na sociedade (MILLET, 1970, p. 

119). 

 Por último, cito novamente Gutierre Tibón (1984), autor que me fez navegar em 

profundas reflexões sobre a puberdade feminina situada em povos originários. 

 

Durante um lapso que pode ser medido em centenas de milhares de anos, 
as mulheres, em primeiro lugar as meninas, seres mais sensíveis por sua 
própria natureza, foram humilhadas, atormentadas, vilipendiadas, 
ameaçadas diante da sua perfeita inocência, vítimas do pavoroso tabu do 
sangue. Ignoro se os antropólogos e os psicanalistas especularam sobre as 
consequências dessa amarga realidade pré histórica nas relações entre os 
sexos e na formação da psique feminina e sua contraparte masculina: 
elementos que podem ter vigência nas sociedades contemporâneas e fazer 
parte do inconsciente coletivo (p. 34) 

 

 “Professora, não te dá nojo falar disso?”, me perguntou uma menina de 9 anos 

no município de Remédios (Colômbia), quando eu estava explicando o órgão sexual 

feminino. É comum encontrar nos relatos das meninas e mulheres as crenças e 

manifestações de nojo de si mesmas, nojo de sua genitalidade e de todos os seus 

fluidos. Essa convicção de sujeira faz com que as mulheres se distanciem de seus 

corpos, não reconheçam seus cheiros, não monitorem sua saúde e estejam 

constantemente se higienizando. Esta situação abre espaço predominantemente para 



 53 

 

 

 

a emoção da vergonha, que desemboca na posterior dificuldade para disfrutar de seu 

direito à sexualidade livre, segura e prazerosa. 

Ações assertivas 

 

 A prática da educação menstrual deve se prover de ferramentas e 

metodologias que contribuam para a construção e o fortalecimento do autoconceito, 

da autoestima e da autoconfiança para assegurar a experiência corporal positiva 

durante o período da puberdade e gerar ressignificações direcionadas ao 

desenvolvimento da autonomia em mulheres e pessoas menstruantes em qualquer 

momento do ciclo vital. O trabalho com as referências femininas de sucesso e a 

criação de ambientes seguros propícios para que as meninas dialoguem e expressem 

seus sentimentos frente às transformações de seu corpo e as implicações sociais 

próprias de um sistema patriarcal e capitalista são fundamentais para subverter o 

modelo de subjugação estabelecido e exortar as meninas para sua emancipação. É 

necessário reconhecer que as meninas jovens são portadoras de saberes, dar lugar 

às suas palavras, valorizar suas contribuições, incentivar a transformação coletiva dos 

velhos esquemas e conceitos por narrativas mais oportunas para a experiência da 

autonomia. 

 É imprescindível questionar o estabelecido e criar novas formas de ler os 

corpos que menstruam. A menstruação e a autonomia andam de mãos dadas, a 

certeza de um corpo completo, sadio, limpo, próprio, digno e merecedor gera bem 

estar. A puberdade habitualmente tem sido vivida como uma escola de desprezo 

quanto a si mesma, é tempo de reverter, subverter e transformar, de chegar a tempo 

e fazer deste curto momento da vida a melhor escola de autoconfiança e amor próprio. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 54 

 

 

 

Quarto sangramento: dimensão política 

 

Se os homens menstruassem, a literatura 

universal estaria cheia de metáforas de sangue 

Rosa Montero 

 

 As condições indignas em que as mulheres têm menstruado me levam a somar 

esforços para promover a ressignificação e a dignificação da menstruação. A emoção 

da vergonha é a que mais comentam as meninas e adolescentes quando perguntam 

para elas sobre menstruação. E a sociedade, através do sistema patriarcal, emprega 

poderosas estratégias para sustentar essa emoção, porque as mulheres 

envergonhadas são úteis para sustentar o capitalismo, são presa fácil para a 

subordinação e são extremamente governáveis. Nesta dimensão, tentarei me 

aproximar de aspectos e estratégias biopolíticas, evidenciando as formas de controle 

anteriores e atuais e a necessidade de ler a menstruação sob a chave dos direitos 

humanos. A menstruação apresentada como um circunstância perigosa a nível 

individual e coletivo representa uma das formas de controle mais antigas. Privar as 

mulheres de ir aos campos de cultivo, pescar ou trabalhar nas minas por medo de que 

tudo fosse posto a perder denota uma obstaculização da possibilidade de se prover 

de alimentos por si mesma (autonomia). Múltiplos textos e investigações 

antropológicas, alguns citados aqui, apresentam inúmeros relatos de exclusão das 

mulheres em seu período menstrual que, pouco a pouco, começa a se estender para 

todo o ciclo, isto é, para o cotidiano, porque, ao não conseguir controlar quem estava 

menstruando e quem não, ampliaram os mecanismos de opressão. 

 Mais tarde, quando as mulheres começaram a entrar no âmbito laboral, 

algumas empresas, justificando-se nas supostas consequências nefastas que a 

menstruação traria, proibiram a contratação de mulheres (pelo menos em cargos que 

não eram os de limpeza). As cervejarias, os laboratórios de revelação de fotos, os 

raios-X e a mineração são alguns exemplos de uma luta constante por manter as 

mulheres submetidas e distanciadas da tão desejada igualdade. 

 No caso da igreja, utilizou da mesma lógica para tirar as mulheres dos lugares 

de poder em suas instituições eclesiásticas. Foi dessa forma que, no primeiro 

conselho ecumênico realizado em Nicéia (Turquia), no ano de 325 d.C., se proibiu a 

entrada das mulheres menstruadas na igreja, porque poderiam manchar os objetos 

sagrados (IGLESIAS, 2009). 

Menstruação e patriarcado 

 

O patriarcado é a forma de organização social que se rege pela dominação 

masculina oprimindo os grupos chamados minoritários (ainda que não sejam). No que 

diz respeito às mulheres, o sistema patriarcal, principalmente misógino, tem utilizado 

diversas estratégias de controle e opressão em todas as áreas: pessoal, social, 



 55 

 

 

 

familiar, laboral, educativa, espiritual, econômica e sexual, sendo o tabu menstrual 

uma das armas mais certeiras e de maior impacto na construção da identidade das 

mulheres e outras pessoas que menstruam. 

 O sangramento menstrual se configura como marca de exclusão, como marca 

de uma feminilidade desprezável e repulsiva que se instala na psique individual e 

coletiva, racha a identidade e o corpo social das mulheres. O fato de que, depois de 

tantos séculos, o tabu menstrual se mantenha quase intacto é porque ele é 

fundamental para a prosperidade de um setor importante do capitalismo. A 

menstruação serve ao sistema patriarcal na via da reprodução, daí todas as narrativas 

heteronormativas que se impõem a partir do primeiro sangramento. Também serve 

na via da capitalização, então a estratégia se encaminha para convencer sobre o quão 

miseráveis são os corpos que menstruam. 

 O tabu menstrual é uma expressão da misoginia da qual têm origem inusitadas 

práticas que reduzem as mulheres a mero assunto biológico, mutilando desde o corpo 

simbólico até o corpo físico. 

O modelo biomédico 

 

 A partir do século XIX, a medicina se converteu em um poder que se assumiu 

inquestionável até o presente. Ao suprir a função reguladora da igreja, a medicina 

desenvolveu uma função reguladora dos corpos sob os imperativos da higiene, 

recolocando desta forma o valor da santidade (LÓPEZ, 2007). O modelo biomédico, 

também chamado de biologicista ou hegemônico, se caracteriza por dividir o ser 

humano em duas entidades sem conexão, sendo elas: corpo e mente. Se outorga um 

papel onipotente à pessoa do médico, reduzindo a capacidade de decisão e de 

autogestão da saúde da pessoa doente. É um modelo individual e biologicista, analisa 

a pessoa distanciada de seu contexto e se foca no órgão doente. É tecnocrático, isto 

é, coloca a saúde nas mãos da tecnologia à qual se outorga um lugar de suprema 

importância. É iatrogênico, pois altera a condição do paciente e causa efeitos 

colaterais. É medicalizante, já que converte a pessoa dependente do sistema e reduz 

a sua autonomia. E, por último, é mercantilista e desigual.  

 Outro aspecto importante para ressaltar é que, no modelo biomédico, os 

espíritos são substituídos por bactérias e a purificação pela higienização. A doença é 

causada por um agente biológico, não se leva em consideração os aspectos psíquicos 

e socioculturais. O modelo biomédico é imposto como única forma de curar, 

desprezando, dessa forma, os saberes populares de alquimistas, benzedeiras e 

curandeiras. De forma particular, o modelo biomédico e a ciência em geral fizeram da 

menstruação o baluarte no qual não só repousam múltiplas teorias da inferioridade 

das mulheres, mas também a materialização de discursos e práticas de 

disciplinamento social, a patologização de seus corpos e, como consequência, a 

medicalização. 



 56 

 

 

 

 Olivia López (2010), referindo-se ao modelo biomédico e ao corpo das 

mulheres, descreve o seguinte: 

 

O corpo feminino deixou de ser visto como o corpo anatômico dos médicos 
que inspirava sua exploração para compreendê-lo e atendê-lo, e se 
converteu no lugar de materialização de discursos e práticas dirigidas ao 
ordenamento social dos sexos. Nessa lógica, o corpo deve ser entendido 
como resultado do condicionamento social, da imposição de uma moral, de 
uma ética e de uma forma de sentir e expressar os sentimentos de uma 
cultura e do grupo de poder. As representações do que se denominou “corpo 
feminino” e “natureza feminina” se converteram em uma imposição moral, 
social e médica, submetendo as mulheres a estilos de vida que as levou a 
desenvolver certas formas de expressão corporal caracterizadas pela 
invalidez física, intelectual e moral (p. 24). 

 

 Os estudos sobre a saúde e a normalidade do ciclo menstrual são escassos, 

enquanto abundam teorizações que patologizam e estudam a anormalidade dos 

corpos das mulheres. O modelo biomédico se esforçou em apresentar os corpos das 

fêmeas humanas como atrofiados, originalmente quebrados e, portanto, condenados 

ao sofrimento, prisioneiros de remédios e medicalização. Entre as prescrições de 

cura, se encontravam o casamento, a maternidade e o apego aos deveres domésticos 

(IGLESIAS, 2009). Atualmente, podemos encontrar profissionais da medicina 

mencionando que algumas patologias se curam ou melhoram depois de ter um filho. 

 

Minha irmã sofre de ovários policísticos e o ginecologista disse que uma gravidez 

resolveria (mulher de Chiapas, comunicação pessoal, dezembro de 2020) 

 

Aos 17 anos, me diagnosticaram com ovários policísticos e o ginecologista disse que 

com um parto isso se solucionaria (mulher de Santiago do Chile, comunicação 

pessoal, dezembro de 2020). 

 

 Desde Aristóteles até o século XVII, os ataques às mulheres se centravam no 

sangramento menstrual e no útero. A abundância, a escassez ou ausência total da 

menstruação causavam enfermidades, cujos principais sintomas eram febre, ondas 

de calor, letargia, perda de apetite, ansiedade, cefaleia, esterilidade, tumores, 

irritabilidade, entre outros, enquanto o útero se centrou com toda a falácia da histeria. 

A história da medicina tem em suas mãos inúmeras vítimas de experimentos, 

tratamentos e intervenções nefastas que foram desenvolvidas nos corpos das 

mulheres apenas por sua condição biológica de fêmea humana. Como menciona 

Camacaro (2007), a construção desses imaginários ao redor da menstruação e do 

útero facilitou uma prática ginecológica de poder e de controle sobre os corpos. 

Na estrutura do discurso médico, toda a armação foi e será o submetimento 
da mulher. Nosso destino ficou marcado por nossas características biofísicas. 
Historicamente, o discurso médico se converteu na arma mais poderosa para 
legitimar os preconceitos sociais e observações feitas da natureza em uma 
verdade científica. Esse paradigma, construído por homens e atendendo aos 
interesses do sistema patriarcal, foi exercendo seu poder hegemônico, impôs 



 57 

 

 

 

sua visão androcêntrica e se converteu em um discurso vitorioso até hoje. (p. 
4) 

 

No tempo que venho acompanhando processos de educação menstrual com 

diversos grupos etários, percebo que, em geral, as pessoas relacionam e fazem uma 

forte analogia entre menstruação e gravidez. Dando conta do que apresenta 

Camacaro a respeito dos discursos vitoriosos, neste caso, são o mandato 

heteronormativo e a maternidade hegemônica. Durante a escrita deste livro, perguntei 

na minha conta pessoal da rede social Facebook se alguma vez o pessoal da saúde 

havia receitado uma gravidez para melhorar de alguma patologia do útero. Duas horas 

depois, tinha mais de 60 comentários de mulheres que afirmavam que médicos e 

especialistas haviam recomendado que elas ficassem grávidas para se curar das 

patologias que as afligiam. 

O discurso médico, tanto em sua práxis como em sua doxa, não somente 

validou a inferioridade das mulheres, mas também naturalizou os papeis de gênero, 

excluindo deste modo as mulheres da vida pública (LÓPEZ, 2010). 

 

Tinha mais ou menos 22 anos, foi quando me diagnosticaram com ovário policístico, 

então me disseram que com uma gravidez, eu me curava (mulher do México, 

comunicação pessoal, dezembro de 2020) 

 

Pela endometriose, o médico me disse que me curaria com uma gravidez. Tive minha 

filha e segui com a doença, então, imediatamente, ele me disse que teria que ter o 

segundo filho (mulher do Equador, comunicação pessoal, dezembro de 2020) 

 

O ginecologista me disse que o melhor remédio que existe para os cistos é a gravidez 

(mulher de Medellín, comunicação pessoal, dezembro de 2020) 

 

Sim, o médico me recomendou a gravidez para a endometriose. Me disse: ‘tenha um 

filho que não volta a doer’ (mulher de Medellín, comunicação pessoal, dezembro de 

2020) 

 

Me recomendaram a gravidez por conta dos ovários policísticos e por um mioma 

uterino. Em ambas as ocasiões, me disseram que ‘devia aproveitar’ (mulher do Peru, 

comunicação pessoal, dezembro de 2020) 

 

Um médico geral (para melhorar as cólicas menstruais). Me perguntou se queria ter 

filhos e disse que devia fazer isso logo (eu tinha 30 anos) e me disse que ‘só um filho 

não é suficiente, mas dois são muitos’ (mulher da Colômbia, comunicação pessoal, 

dezembro de 2020) 

 

 Sem vestígio de sangue… Menstrual, porque o sangue da guerra, das 

violências urbanas, da violência de gênero, dos feminicídios não incomoda tanto 



 58 

 

 

 

quanto a menstruação. Habitamos uma sociedade menstruofóbica25, que invisibiliza 

a menstruação com líquidos azuis, que instala caixas de sacos plásticos nos 

banheiros para que as mulheres ponham seu repulsivo absorvente e não deixem a 

mínima impressão (essa prática é muito comum no Brasil), que cria luvas cor de rosa 

para que as mulheres não tenham contato com seu sangue quando trocam seu 

produto menstrual, uma sociedade na qual o mandato generalizado de não deixar 

marca se implementa desde muito jovem e se sanciona com a vergonha, uma 

sociedade em que o capitalismo disciplina constantemente exibindo e normatizando 

a imagem de mulheres magras, majoritariamente brancas, sorridentes, frescas e com 

roupas extraordinariamente brancas, impecáveis, ou seja, sem pecado. E o pecado, 

neste caso, seria menstruar exibindo uma mancha, indicando que não fecundou. 

 O processo que leva à invisibilização do sangramento menstrual se pode ver a 

partir do que Michel Foucault descreveu como o disciplinamento dos corpos que, 

nesta questão particular, começa com o silêncio social e familiar. Habitualmente, não 

se fala nada sobre esse tema para a menina em sua primeira infância, ela não 

encontra rastros de menstruação no banheiro, porque as mulheres adultas já estão 

disciplinadas e incorporaram o mandato de ocultamento do sangue, a menina 

tampouco observa pessoas manchadas no cotidiano, não encontra nos desenhos ou 

programas infantis uma referência desta experiência não é comum encontrá-la em 

livros de contos infantis, nem nas bonecas comercializadas. 

 Diante do primeiro sinal de puberdade na menina, aparecem os mandatos 

generalizados de “isso não se fala”, “não deixe manchas” e “cubra bem seus 

absorventes”. A família, a escola e a sociedade disciplinam no ocultamento do 

sangue; a publicidade de produtos para higiene feminina impõe uma forma lícita de 

menstruar na qual a mancha não tem lugar e qualquer desacato seria fortemente 

censurado e castigado socialmente. 

 

Me disseram: ninguém pode saber, tudo segue normal, haja como se não tivesse 

acontecido nada (jovem de 17 anos, comunicação pessoal, Santiago de Atilan, 

Guatemala, 2018). 

 

 Essa situação se complexifica no âmbito educativo, pois as meninas estão 

experimentando suas primeiras menstruações (que habitualmente não são regulares) 

e mancha pode aparecer em qualquer momento, gerando censura, exclusão do grupo 

social, marca, estigma, mal estar e, consequentemente, o absenteísmo ou até a 

deserção escolar. As estudantes se queixam de que os banheiros das escolas não 

têm papel higiênico, as diretorias das instituições educativas reclamam que as 

meninas gastam muito papel. E como o papel não vai acabar rápido quando o 

ocultamento do sangue está operando? Estou estudando e desenvolvendo este  tema 

atualmente. Não em vão, nas entrevistas que realizei com estudantes de Medellín e 

Remédios (Antioquia) e em Pasto (Nariño), as meninas manifestaram que faltam às 

                                                
25 Termo que utilizo para me referir às pessoas que se incomodam e que não suportam ver ou 
escutar a palavra menstruação. 



 59 

 

 

 

aulas quando estão menstruadas e expressaram repetitivamente que a razão disso é 

o medo de se manchar. 

 Entre as responsabilidades implicadas na passagem para se tornar mulher, se 

encontra que suas menstruações não só não sejam notadas, mas que sejam 

invisíveis, inodoras. Daí todas as prescrições higiênicas (enfatizadas e recriadas na 

publicidade existente nos meios de comunicação). Aqui aparece como vão sendo  

incorporadas essas cargas com o tabu cultural e histórico que associa menstruação 

com sujeira e impureza (BLÁZQUEZ RODRÍGUEZ E BOLAÑOS GALLARDO, 2017, 

p. 261). 

 A menstruação tem sido utilizada como um poderoso e produtivo mecanismo 

de controle. Anteriormente, se ocultava por ser um sangramento indigno que 

manifiesta a debilidade feminina, hoje em dia se sustenta a categoria de indigno, mas 

se demanda superar a etiqueta de debilidad em um mundo no qual a produtividade 

se faz uma qualidade imprescindível: não está acontecendo nada, que nada te 

detenha, você pode tudo. 

Higiene, muito mais do que limpeza 

 

O conceito de higiene é uma das mais contundentes manobras do colonialismo 

e do capitalismo. A higienização, além de ter uma história infame, violenta e 

degradante na América Latina e no Caribe nas mãos de colonizadores, nos corpos 

menstruantes sustenta os tabus primitivos e religiosos e os mistura com uma ilusão 

de branqueamento, de purificação, de elevada moral cristã. Essa prática, que foi feita 

sem distinção de sexo, foi espantosamente racista e classista. Por meio da estratégia 

de higienização, se pretendia “melhorar a raça”, acabar com as pessoas negras e 

indígenas e fundar uma nova nação. 

Nômades, povos ferozes, primitivos, bárbaros-selvagens são diversas 

denominações de uma máquina redutora que desde os umbrais do século XIX se 

implantou com todo rigor no território colombiano e que requereu de um complexo 

aparato estatal e privado e da ajuda de diversos discursos, práticas e estratégias de 

poder. Essas estratégias de poder foram unidas pela pedagogia, a higiene pública e 

a nosopolítica (GONZÁLEZ E ALEGRÍA, 2013). 

 Como mencionei anteriormente, o conceito de higiene substitui o de santidade 

imposta pelo catolicismo, é sinônimo de impoluto, asseio, impecabilidade, isto é, que 

não tem pecado e nem mancha. A partir daí se empreende uma violenta expansão 

em direção à nosopolítica que atualmente outorga poder e lugar ao capitalismo sobre 

os corpos das mulheres e outras pessoas que menstruam. Sendo a menstruação o 

tabu mais antigo da humanidade, pelo qual milhares de mulheres já foram excluídas 

no mundo, a questão biológica à qual se dedicam capítulos e versículos em livros 

sagrados que invocam o estado mais terrível de sujeira, a protagonista de centenas 

de publicações que reforçam o desprezo pelos odores e pelas secreções do corpo 

feminio, seria uma injúria advogar pela inocência na responsabilidade da ideia social 



 60 

 

 

 

de sujeira e desprezo pelo sangue menstrual. A higiene situada no corpo das 

mulheres vai além de um assunto de cuidado de saúde e se torna um mandato 

estético que as reduz e as converte em escravas de uma utópica “reparação” da qual 

o capitalismo tira muito proveito. 

 Por meio dos questionários que apliquei com o objetivo de indagar sobre as 

emoções que a menstruação gera nas meninas e jovens menstruantes, identifiquei 

que o nojo é a principal emoção. Isso corrobora a informação obtida por meio dos 

acrósticos menstruais feitos nas oficinas reflexivas, nos quais aparecem as palavras 

nojo, asqueroso e sujeira como uma persistência narrativa higienista que atravessa a 

experiência menstrual de meninas e jovens. É necessário, então, que a educação 

menstrual parta da convicção de um corpo saudável, perfeito e limpo, promovendo o 

asseio do corpo como uma prática cotidiana (não exclusivamente nos dias de 

menstruação), de autocuidado e bem estar que devem chegar a todos os seres 

humanos. Dessa forma, a ideia de higiene, com sua carga capitalista estigmatizante, 

não tem lugar. 

Corpos fraturados, corpos capitalizados 

 

 A partir da Primeira Guerra Mundial, se reforçou a ideia do corpo das mulheres 

como um campo de batalha. A aparição de absorventes descartáveis no mercado foi 

o primeiro pilar para o que mais tarde se consolidou como a indústria de produtos para 

a higiene feminina. As profundas raízes do tabu, as teorizações científicas do corpo 

da mulher como inferior e danificado e o aprendizado de séculos de desprezo por si 

mesma, favoreceram o caminho desse setor do sistema capitalista que chega com a 

promessa de reparar aquela “atrofia natural”. Este tema tem sido aprofundado em 

diversas investigações feministas que focaram seus estudos na análise das 

estratégias publicitárias das Femcare. Uma delas é Eugenia Tarzibachi (2017) que, 

em seu livro Coisas de Mulheres, faz uma análise profunda desses discursos: “a 

publicidade explodiu o estigma da menstruação vigente ao longo do século XX. E não 

apenas o reforçou e perpetuou, mas também o escondeu na produção de novos 

sentidos” (p. 118) 

 Desde então, as transnacionais de produtos para higiene feminina têm imposto 

não só produtos, mas formas homogêneas de viver, sentir e experimentar o corpo e 

as fases do ciclo menstrual ovulatório. Tudo isso em função da produtividade 

esperada das mulheres, um paradoxo entre liberdade, que se reforça com a pílula 

anticoncepcional e a “regularidade” dos ciclos menstruais, e a escravidão 

farmecêutica e laboral. Somada a isso está a estigmatização das emoções que podem 

emergir nos dias de menstruação (e em qualquer outro momento do ciclo), as piadas 

machistas, a normalização do menosprezo da dor associada à menstruação, a 

impossibilidade da reclamação e a obrigatoriedade de seguir como se não estivesse 

acontecendo nada. O ativismo e a educação menstrual são vias para subverter essas 

dinâmicas. Tirar a menstruação do lugar íntimo nos permite questionar essas lógicas 



 61 

 

 

 

capitalistas. Recomendo a leitura do conto Menorragia26 de Yolanda Arroyo Pizarro27, 

que é uma manifestação de resistência e um esforço para colocar a menstruação no 

cenário público. A respeito das expressões de resistência, Blánquez e Bolaños (2017) 

mencionam:  

 

Algumas mulheres propõe uma mudança de atitude e certa rebelião a 
respeito dos modelos sociais que obrigam a manter um estado físico e 
emocional plano e linear, um ânimo “positivo” e controlado de maneira 
constante, uma atividade e produtividade sem trégua… Esses padrões 
próprios de uma sociedade capitalista e profundamente enlaçados com a 
masculinidade tradicional, acabam se convertendo em um impedimento para 
experimentar a dor, a vulnerabilidade e o cansaço. (p. 258) 

 

Por outro lado, quase duas décadas atrás, começaram a tomar força discursos 

médicos que apresentam a menstruação como um processo desnecessário e 

obsoleto que pode ser suprimido sem nenhum problema. Para isso, oferecem desde 

métodos contraceptivos orais, injetáveis, implantes subcutâneos, dispositivos 

intrauterinos até a ablação endometrial e a extirpação do útero, com a promessa 

impetuosa de reparar absolutamente a atrofia “natural”, o corpo ruim e descomposto 

no qual nasceram. Se configuram assim novos esforços das indústrias farmacêuticas 

para ter vantagem neste lucrativo jogo escabroso onde as fichas são os corpos que 

menstruam e quem atira os dados são as empresas transnacionais de produtos 

femininos e as farmacêuticas. Um dos principais expoentes da teoria da menstruação 

como um processo obsoleto é Elsimar Coutinho28, o criador de um método 

contraceptivo que suprime a menstruação. Ele afirmou, em um livro que foi publicado 

pela Oxford University Press, que a menstruação é um sangramento inútil e 

desnecessário, causador de múltiplos males e doenças nas mulheres. 

 Coutinho sugere que o “tratamento” mais avançado desde o ponto de vista 

médico para a menstruação seria a interrupção total em todas as mulheres em idade 

reprodutiva: 

 

‘[...] a partir do ponto de vista médico, a menstruação não tem efeitos 
benéficos para ninguém e para muitas mulheres é prejudicial à saúde.’ 
Segundo a definição de Coutinho, a menstruação é simplesmente o signo de 
um processo falido: ‘quando não ocorre a menstruação, significa que o 
sistema [reprodutivo] falhou e, para o interesse a eficiência reprodutiva, teria 
que se repetir no mês seguinte e no outro. E assim sucessivamente até que 
comece a se desenvolver um óvulo fertilizado fixado com êxito’ [...]. A 
menstruação regular, conclui Coutinho, é uma função antiquada de nossos 
ancestrais evolutivos e agora deveria ser suprimida em todas as mulheres 
em idade reprodutiva (GRADY, 2002, p. 3, tradução própria) 

 

 O argumento de Coutinho, bastante paternalista por sinal, vivifica o lugar do 

falocentrismo na ciência e contribui significativamente para o discurso que, por 

                                                
26 http://www.80grados.net/menorragia/ . 
27 Escritora, ensayista e contista portorriquenha, 
28 Foi um médico brasileiro especialista em ginecologia, cientista e professor universitário. 

http://www.80grados.net/menorragia/


 62 

 

 

 

décadas, parecia estar favorecendo apenas a indústria dos produtos para a higiene 

feminina, mas do qual a indústria farmacêutica está aproveitando minuciosamente 

para tomar a dianteira na capitalização dos corpos das mulheres e de outras pessoas 

que menstruam. E é assim que os mitos e tabus primitivos somados aos reforçados 

pelas religiões, a falta de educação menstrual e sexual, a ausência de pesquisas 

sobre a saúde e a normalidade do ciclo menstrual sob um olhar de gênero, o 

falocentrismo nas academias e nas instituições médicas geraram as condições 

necessárias para que as farmacêuticas, de forma exitosa, atualizem narrativas e 

teorias menstruais que, paradoxalmente, tem como ponto de partida a concepção de 

corpo atrofiado, doente e que precisa de reparação. Frente aos argumentos de 

Coutinho, a cientista Margie Profet objetou e questionou apresentando o processo 

menstrual ovulatório desde um enfoque da saúde e não da doença. Profet sustenta 

que 

 

O útero parece estar desenhado para aumentar seu sangramento se detecta 
uma infecção… Portanto, restringir artificialmente o sangramento uterino 
pode ser contraindicado, já que interfere na capacidade natural do corpo de 
se defender de agentes patógenos [...] desde o ponto de vista evolutivo, 
necessariamente, deve existir um propósito funcional para a menstruação 
regular ou não haveria suportado as mutações de nossa evolução (GRADY, 
2002, p. 4) 

 

 Ademais, afirmou que os patógenos são transportados pelo sêmen, isto é, os 

homens seriam os responsáveis por isso. Ela conclui argumentando que o 

sangramento menstrual tem o propósito de limpar e proteger o útero da colonização 

dos patógenos. Por sua vez, Emily Martin, a partir da compreensão das narrativas29 

opressoras, manifesta que os argumentos de Coutinho obedecem a paradigmas 

normativos que prevalecem nos discursos científicos nos quais a norma segue sendo 

o corpo masculino. 

 

A menstruação, no entendimento de Coutinho, é "antinatural", isto é, 
patológica, uma doença que o estabelecimento médico deve se esforçar para 
curar. A ciência pode estar trabalhando rapidamente para aperfeiçoar o corpo 
humano, mas certamente não o está moldando segundo a imagem da mulher 
(GRADY, 2002, p. 5) 

 

 Suspeitosamente, também há um auge de “novas” patologias do órgão sexual 

feminino. Bayer, por exemplo, promove amplamente um teste para indagar as 

possibilidades de padecer de SUA (Sangramento Uterino Anormal), em que só três 

perguntas de sete então enfocadas realmente na quantidade de sangramento, as 

outras, evidentemente, são um indicador da prevalência do tabu menstrual, assim a 

maioria das respostas dá positivo para SUA. Além disso, o mesmo site dá 

recomendações para solucionar esta patologia, que vão desde contraceptivos orais 

até a ablação endometrial. Há ainda um conjunto de especialistas à disposição para 

atendimento. 

                                                
29 Antropóloga estadunidense, autora do livro A Mulher no Corpo. 



 63 

 

 

 

 Frente aos achados “científicos” (que coloco entre aspas, porque duvido da 

justiça e da objetividade que pode existir em pesquisas que são promovidas por 

indústrias farmacêuticas), Emily Martin afirma que se requer estudos científicos que 

tenham como ponto de partida a concepção da menstruação como um processo 

humano, cuja função não pode se limitar somente à capacidade de gestar, e afirma 

que “apenas quando pudermos avaliar pela primeira vez o valor dos processos 

regulares do corpo das mulheres, poderemos compreender plenamente seu papel e 

função na saúde física e emocional de todas as mulheres” (GRADY, 2002, p. 6). 

 Na atualidade, assistimos a uma disputa comercial entre a farmacêutica e a 

indústria de produtos para a “higiene” feminina. Em uma corrida contra o tempo para 

impor as narrativas dominantes, ambas as competidoras desenvolvem estratégias de 

controle que frequentemente passam despercebidas ou são interpretadas como 

gestos de transformação do tabu menstrual para benefício das mulheres. 

 A seguir, faço um paralelo entre os discursos e as estratégias que identifiquei 

em ambos protagonistas da disputa. 

 

Tabela 1: Discursos e estratégias das farmacêuticas e da indústria de higiene 

feminina 

 

Indústria de produtos para a higiene 
feminina 

Indústria farmacêutica 

Utilizam o discurso do empoderamento 
feminino 

Utilizam o discurso biomédico para 
definir o normal e o anormal e, assim, 
se legitimarem em um lugar de poder 

Falam de normalização da 
menstruação, ainda que suas ações 
sejam tão superficiais quanto o seu 
discurso de empoderamento 

Apresentam a menstruação como 
doença, um processo desnecessário ou 
como uma desvantagem que pode ser 
“reparada” por meio da medicalização e 
das intervenções cirúrgicas 

Prometem a reparação do corpo 
mediante práticas de higienização 

Prometem o bem estar por meio da 
medicalização 

Promovem o termo pobreza menstrual, 
assegurando que o problema do tabu 
menstrual se resolve com insumos que 
eles distribuem 

Promovem produtos farmacêuticos sob 
o rótulo de “modernos” que eliminam ou 
diminuem o sangramento menstrual 

 

 

 

 

 

 



 64 

 

 

 

Indústria de produtos para a higiene 
feminina 

Indústria farmacêutica 

Reforçam o mandato do ocultamento 
das manchas e oferecem produtos para 
isso 

Patologizam a menstruação e a 
ciclicidade e oferecem regularização 

Se apropriam dos discursos do 
feminismo e da educação menstrual 

Se sustentam nos discursos da ciência 
patriarcal 

Se apoiam (e dão apoio para) em 
políticas públicas de acesso a produtos 
menstruais 

Se apóiam no pessoal médico 
especializado 

Patrocinam jornadas pela eliminação da 
pobreza menstrual 

Patrocinam investigações, campanhas e 
congressos médicos 

Proporcionam ações educativas no 
cenário escolar focadas na promoção 
de seus produtos menstruais 

Proporcionam métodos 
anticoncepcionais que reduzem a 
ovulação e, consequentemente, a 
menstruação em meninas a partir dos 
10 anos 

Nota: elaboração própria. 

 

 Ainda que muitas das estratégias frequentemente sejam sedutoras e deixem 

um sabor de mudança, no fundo não subvertem as narrativas dominantes, pelo 

contrário, parece que são elas que vivificam sua existência e legitimam “a verdade” 

que se precisa nos corpos menstruantes. O controle do útero, a invisibilização da 

vulva, a sobrevalorização da vagina e a capitalização do ciclo menstrual foram e 

senguem sendo estratégias de controle e opressão do sistema patriarcal. Diante 

disso, a educação menstrual se posiciona como uma alternativa de resistência e 

emancipação a partir dos territórios. 

A saúde menstrual, um direito emergente 

  

 As reivindicações legítimas da sociedade, neste caso, das ativistas menstruais 

presentes em todo o mundo, levaram à formação de novos e renovados Direitos 

Humanos, a saúde menstrual é um deles. Falar de saúde menstrual implica 

reconhecer que a menstruação é muito mais que um indicador de fertilidade e que 

não pode se reduzir à ausência de doença. A saúde menstrual tem que abarcar 

diversos aspectos que incluem a atenção em saúde, o acesso a produtos seguros, 

confiáveis e sustentáveis para a gestão da menstruação, condições estruturais que 

sejam favoráveis para a experiência menstrual dignidade meninas, mulheres e 

pessoas que menstruam e um sólido componente educativo que permita transformar 

as narrativas construídas e sustentadas historicamente em torno da menstruação. 



 65 

 

 

 

 Por causa do tabu menstrual e os estigmas menstruais, direitos fundamentais 

são violados, tais como: 

 

- O direito à educação. Por situações como o medo de se manchar, mal estar 

físico, a falta de acesso a produtos para a gestão menstrual e de condições 

dignas nos serviços sanitários e saneamento básico, centenas de meninas na 

América Latina e no mundo faltam a aulas quanto estão menstruando. A 

menstruação é causa do absentismo escolar e afeta principalmente as meninas 

e jovens com poucos recursos econômicos, mas não exclusivamente. O grande 

tabu menstrual se faz presente na sociedade em geral sem discriminar o 

estrato socioeconômico. 

- O direito à dignidade humana. Diariamente, meninas, mulheres e pessoas 

que menstruam são distanciadas, envergonhadas, excluídas e humilhadas por 

menstruar. As violências exercidas e justificadas desde discursos 

essencialistas e fundamentalistas representam uma violação do direito à 

dignidade humana. Em 2018, uma menina de 11 anos na Grã Bretanha teve 

que permanecer na sala empapada de menstruação, porque teve sua menarca 

e a professora a impediu de ir ao banheiro colocar o absorvente. Em 2020, as 

estudantes universitárias do Instituto Shree Sahajanand Girls foram obrigadas 

e a se despir para comprovar se estavam menstruando30, dado que é proibido 

para elas frequentar lugares comuns em seus dias de sangramento. Da mesma 

forma, alguns ritos de passagem conduzidos por comunidades indígenas para 

celebrar a menarca constituem uma violação  do direito à dignidade humana 

ao praticar o encerramento e distanciamento, a cliridectomia, entre outros. 

- Direito ao trabalho. Por razões associadas à menstruação, também se tem 

violado o direito ao trabalho. Recentemente, tornou-se público que, na Índia, 

nos últimos anos, mais de 4.500 jovens se submeteram a procedimentos 

cirúrgicos para retirar o útero com o objetivo de poder ser empregadas como 

coletoras de cana de açúcar. Também, as mulheres com endometriose na 

América Latina e Espanha denunciaram ter sido despedidas e marginalizadas 

no trabalho por causa da “doença”, inclusive, se tornaram públicos casos de 

demissão por manchar o uniforme de menstruação, o que corresponde à 

violação grave de direitos fundamentais. 

- O direito à saúde e ao bem estar. A ausência da menstruação no cenário 

público leva muitas mulheres a não falarem de sua saúde menstrual, 

convertendo esse silêncio em cúmplice dos sistemas de saúde precários e 

misóginos presentes na América Latina. A saúde menstrual é um tema recente 

e requer uma abordagem desde um olhar territorial e decolonial para que todas 

as mulheres possam desfrutar da garantia deste direito. 

 

 

                                                
30 http://www.bbc.com/mundo/noticias-51544974. 



 66 

 

 

 

Quinto sangramento: dimensão espiritual 

 

O território corpo [...], um território com memória cor- 

poral e memória histórica, portanto em primeiro lugar de 

enunciação, o lugar para ser curado, emancipado, libera- 

do, o lugar para recuperar e reivindicar a alegria 

Feminismos desde Abya Yala 

 

 Tendo percorrido as quatro dimensões anteriores, considero oportuno finalizar 

com a dimensão espiritual. Entendendo a espiritualidade como a capacidade de 

reconhecer-se a si mesma, de olhar para dentro e abraçar-se como um todo, de 

encontrar-se com aquilo que dá sentido à vida e reconhecer-se como indivíduo 

coletivo, capaz de reunir força, indignação e ternura. Tudo aquilo que pareceu se 

atrofiar precisamente quando o tabu menstrual e suas narrativas opressoras 

impactaram a identidade das pessoas que menstruam. 

 A falta de elementos simbólicos legitimados que permitam às mulheres 

identificar-se com o imenso, o sagrado, a completude, o todo em si mesma, dificulta 

que elas se reconheçam e se anunciem como mulheres suficientes. Nisso, as religiões 

patriarcais tiveram uma responsabilidade muito grande, além de excluí-las dos lugares 

de poder em seu modelo de organização. Sustentando-se principalmente na suposta 

impureza, deslegitimaram e usurparam o lugar das deusas, impondo uma só 

possibilidade de divindade, um deus masculino e heteropatriarcal. A respeito disso, 

Kate Millet (2017) menciona que o aparecimento dessa situação se consolidou graças 

ao fato de que sociedades arcaicas menosprezaram o papel relevante da mulher na 

procriação e atribuíram essa capacidade apenas ao falo: 

 

A religião patriarcal consolidou essa situação criando um de vários deuses 
masculinos, desterrando ou desacreditando as deusas e construindo uma 
teologia cujos postulados básicos reforçavam a supremacia do homem e 
tinham por missão essencial manter e justificar a estrutura patriarcal (p. 75) 

 

 Nas atividades de educadora menstrual, encontrei dezenas de perguntas e 

comentários de meninas e mulheres que se referem a vergonha, pudor e profundo 

asco de sua genital e suas secreções vaginais. Mulheres adultas que creem que a 

menstruação é um castigo pela “desobediência” de Eva, mulheres que consideram a 

menstruação como a pior experiência de suas vidas, mas ao mesmo tempo assumem 

que são merecedoras desta experiência. Mulheres que não conseguem se 

reconhecer mais que na doença, mulheres desgastadas e fraturadas. Meninas 

desinformadas e angustiadas diante da expressão de sua puberdade, meninas 

ansiosas por uma palavra diferente sobre seus corpos, meninas que abrem os olhos 

e que deixam escapar um tênue sorriso quando, em uma sala de aula, menciono com 

voz forte que o sangue menstrual não é ruim, que os pelos são normais, que o corpo 

da puberdade está saudável. 



 67 

 

 

 

 A educação menstrual deve ter a intenção de transformar as narrativas 

construídas sobre o sangramento menstrual, deve questionar os relatos e crenças 

que contribuíram para o posicionamento das mulheres como seres inferiores, como 

cidadãs de segunda classe, como de menor categoria. E é justamente aqui que a 

apresentação da recuperação da imagem individual e coletiva das mulheres e o 

reconhecimento do status social delas tem um papel fundamental no que concerne à 

autonomia (e de quitar uma dívida ancestral). Nancy Fraser (2012) menciona que: 

 

Aparentemente, o que requer conhecimento é a identidade feminina. Se 
supõe que a falta de reconhecimento causa dano à autoestima das mulheres 
e distorce a imagem que elas têm de si mesmas. Para corrigir esses 
prejuízos, é necessário aceitar uma política feminista de reconhecimento. 
Essa política implica impugnar as imagens androcêntricas degradantes da 
feminilidade com o objetivo de reparar os danos ocasionados ao sujeito 
feminino. Para isso, as mulheres devem substituir os modelos ou estereótipos 
degradantes por representações novas elaboradas por elas mesmas. Para 
além disso, as novas representações devem ser defendidas publicamente 
para conseguir o respeito e a estima social (p. 279) 

Menstruação e espiritualidade 

 

 Me atrevo a fazer algumas reflexões sobre este assunto, ainda sabendo do 

risco que corro de cair em discursos comuns. No entanto, acredito que é importante 

mencionar que ressignificar a menstruação pode ser uma experiência tremendamente 

espiritual (ao mesmo tempo que política). No meu modo de ver, esta conexão se dá 

na medida em que a menina, mulher ou pessoa que menstrua consegue valorizar de 

maneira positiva o seu corpo, sua genitalidade, suas secreções e as expressões de 

sua sexualidade. A menstruação é um signo que reflete e contém uma série de 

violências sistemáticas, exclusões, mutilações, vergonhas, violações e mais. As 

representações sociais construídas ao redor da menstruação marcaram o corpo com 

dor e mal estar. Na medida em que transformamos as narrativas opressoras 

conseguimos gerar outros significantes e construir novos signos. 

 O ciclo menstrual ovulatório é uma fonte poderosa de autoconhecimento. As 

metáforas do ciclo lunar e da terra são uma ponte para reconhecer a humanidade 

cíclica que habita os corpos que ovulam, uma realidade psíquica que o mundo 

patriarcal tentou utilizar como estratégia de subordinação sob a categoria “natureza 

feminina”, enquanto o mundo capitalista tenta “regular” os corpos cíclicos para evitar 

que saia na superfície a imprescindível característica de todo aquele que se 

transforma e não faz parte do endurecido mundo falocêntrico. Desta forma se 

consegue que as mulheres desprezem o que são e tentem se encaixar em modelos 

patriarcais que se metamorfoseiam de acordo com as coordenadas na história para 

manter-se no capitalismo. A analista junguiana Esther Harding (1987) menciona que 

depreciar a condição cíclica faz com que se perca contato consigo mesma e se 



 68 

 

 

 

funcione por meio das qualidade masculinas do animus31, podendo essa ser 

interpretada como uma forma de dominação masculina. 

 Por sua vez, a antroposofia propõe uma forma de entender os corpos cíclicos 

através do que ocorre a nível biológico nos quatro corpos (físico, etérico, astral e o 

Eu), desde os quais este caminho de estudo, baseado nos argumento de Rudolf 

Steiner32, comprende o ser humano. A medicina antroposófica define o ciclo menstrual 

como: 

O resultado da interação dinâmica entre a organização do eu, o corpo astral 
e o corpo etérico, que regulam harmonicamente os processos de anabolismo 
e catabolismo que acontecem durante o ciclo. No ciclo menstrual e na 
menstruação está implicada toda a organização ou formação do ser humano 
(CUEVAS, 2015, p. 19) 

 

 Manuela Cuevas é médica antroposófica e especialista em ginecologia 

preventiva. Em seu texto Mulher Lunar, Mulher Solar, reconhece as possibilidades de 

autoconhecimento e consciência de si que o estudo e monitoramento rigoroso do ciclo 

menstrual ovulatório oferece. 

 

Tomar consciência de nosso ciclo e dos movimentos energéticos inerentes a 
ele nos ajuda a perceber o nível de vida além do visível. E é um guia nos 
processos de autoconhecimento e transformação da mulher (p. 27) 

 

 Atualmente, há muitas informações sobre os aspectos espirituais do ciclo 

menstrual, no entanto, nem tudo o que encontramos contribui para o exercício do 

reconhecimento das ciclicidades plurais e contra hegemônicas, pelo contrário, alguns 

textos apresentam um único modelo de experiência cíclica, reduzindo os corpos que 

menstruam a uma receita estabelecida que anula as subjetividades. 

 Lorena Cabanal, feminista comunitária Maya Xinca da Guatemala, faz 

reflexões importantes a respeito do exercício da autonomia, a augestão da saúde e a 

ciclicidade, ela apresenta o que a Rede de Curadoras Ancestrais denominou de o 

caminho de cura cósmico político, que compreende a femealogia33 das ancestrais, a 

cura por meio dos ciclos lunares e as plantas, o reconhecimento do estado do corpo 

e a identificação do medo, a culpa e as vergonhas com o propósito de curá-las e 

recuperar a alegria e a vitalidade dos corpos. 

 Efetivamente, a exploração, observação, ressignificação do ciclo com cada 

fase da lua e as disposições anímicas que carregam oferece a possibilidade de se 

reconhecer e fortalecer a confiança em si mesma. Conhecer dá poder, nos conhecer 

nos faz donas e soberanas do território corpo que habitamos. 

 

                                                
31 Termo usado por Carl Jung para indicar a parte masculina na mulher. 
32 Filósofo austríaco fundador da antroposofia. 
33 Termo proposto pela Tzkat- Red de Sanadoras Ancestrales da Guatemala para se referir às 
práticas e saberes próprios das ancestrais. 



 69 

 

 

 

Ações Assertivas 

 

 Um aspecto que considero importante nesta dimensão é trabalhar o 

reconhecimento de um novo status da menstruação, o status político e humano. Na 

medida em que a sociedade reconhece o sangramento menstrual como uma 

experiência humana, são liberados os estigmas e as experiências menstruais 

começam a ser realmente dignas. Em um exercício de adaptação da proposta de 

Fraser (2012), desejo realizar um trabalho de duas vias: a primeira enfocada no 

trabalho individual, que permite identificar e empreender ações para questionar o 

aprendido, construir novas narrativas e fazer ressignificações como um exercício para 

recuperar a autonomia. A segunda direcionada para a transformação coletiva, 

questionando as narrativas menstruais e as representações sociais que sustentaram 

as formas de dominação e subjugação na enunciação de nossos próprios relatos, 

partindo de que a linguagem é um meio para construir sentidos e significados para 

antecipar a realidade que queremos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 70 

 

 

 

Manifesto pela Educação Menstrual 

 

 A dignidade menstrual é a dívida mais antiga que se tem com as mulheres, as 

meninas e outras identidades que menstruam. É a peça que estava perdida para o 

quebra cabeças da emancipação e da autonomia. A educação menstrual 

emancipadora é uma resposta contundente à misoginia expressa durante séculos no 

tabu menstrual. 

 O estudo aqui realizado me leva a concluir que: 

1. Os tabus e estigmas persistem e prevalecem na atualidade, gerando 

desconforto dos corpos, subordinação e alienação. São reforçados a nível 

familiar, escolar, social, religioso e através dos meios de comunicação. 

2. A menstruação continua sendo lida como um atributo da capacidade 

reprodutiva, que se complexifica quando a pessoa que menstrua é uma menina 

exposta à sexualização de uma sociedade que, diante do evento da menarca, 

fica atordoada e não consegue fazer mais do que dizer “já é uma mulher”, “já 

pode engravidar”. Essas considerações colocam em situação de risco as 

meninas e encobrem o abuso e a pedofilia. 

3. O neoliberalismo está tirando proveito do sensacionalismo menstrual que 

assistimos na atualidade. Um transbordamento de intenções que dificilmente 

pode gerar transformações certeiras, porque apontam para o superficial e não 

para a raiz das políticas desiguais e empobrecedoras. Um exemplo deles são 

os programas que trabalham pela erradicação da pobreza menstrual a partir de 

posturas colonialistas e classistas, subestimando as formas tradicionais como 

as mulheres dos territórios geriram e menstruação e impondo uma “tecnologia” 

menstrual, isto é, uma forma de menstruar legítima. Com isso não estou 

dizendo que o acesso a insumos menstruais não seja importante e necessário, 

claramente ele é, o que quero argumentar é que a mancha em si não é o 

problema, mas sim o que a sociedade gera a partir dela. 

4. Duas causas importantes e principais do absentismo escolar são o medo de se 

manchar e o mal estar físico. Habitualmente, escutamos que a falta de acesso 

a produtos para gerir a menstruação é A CAUSA deste problema, mas os 

estudos aqui realizados demonstram que existem outras causas igualmente 

importantes e que a principal ferramenta para enfrentar é a educação menstrual 

emancipadora. 

5. As instituições educativas devem implementar estratégias de aprimoramento 

da infraestrutura dos banheiros, dispor de insumos necessários para o cuidado 

menstrual, conduzir sensibilizações e capacitações com o pessoal docente, 

implementar educação menstrual emancipadora de forma transversal no 

currículo, desenvolver estratégias para garantir a dignidade menstrual e evitar 

a deserção e o absentismo escolar das meninas e jovens. 

6. A menstruação requer um status político que permita a discussão 

argumentativa na qual se reconheça a historicidade do tabu e se questionem 

as formas de controle e opressão que limitaram a vida das mulheres, meninas 



 71 

 

 

 

e pessoas que menstruam. O histórico silêncio das ciências sociais e, em 

especial, da psicologia frente ao que implicam as narrativas menstruais 

hegemônicas na construção da identidade é infame. A metade da população 

menstrua. Então, são urgentes estudos que indaguem pelas implicações e as 

consequências a nível psicoemocional do tabu menstrual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 72 

 

 

 

Referências Bibliográficas34 

 
Aranguren, C.; Pessolano, S.; Rodriguez Urroz, L. Y Porta, J. (2016). La Cartografía 
Social es una herramienta que se usa para producir una obra colectiva acerca del 
territorio donde vivimos. Instituto Nacional de Tecnología Agropecuaria. 
Recuperado de: https://inta.gob.arnoticias/la-cartografia-social-es-una-herramienta-
que-se-usa-pa-ra-producir-una-obra-colectiva-acerca-del-terri to-rio-donde-vivimos. 
 
Blázquez Rodríguez, M. y Bolaños Gallardo, E. (2017). Aportes a una antropología 
feminista de la salud: el estudio del ciclo menstrual. Salud Colectiva,13(2), 253-265. 
10.18294/sc.2017.1204. 
 
Briden, L. (2015). Cómo mejorar tu ciclo menstrual. Greenpeak Publishing. 
 
Camacaro Gómez, D. J. (2007). Cuerpo de Mujer: territorio delimitado por el 
discurso médico. Comunidad y Salud, 5(1), 32-37. 
Recuperado de http://ve.scielo.orgjscielo.php?script=sci_arttext&pid=S1690-
32932007000100005&lng=es&tlng=es. 
 
Castellanos, S. (2009). Diosas, brujas y vampiresas. Norma S.A. Chirix, E. (2010). 
Los deseos de nuestro cuerpo. Ediciones del Pensativo. 
 
Costa, B. (17 de noviembre de 2018).Una croqueta menos para las niñas en 
comedores externalizados de Andalucía. 
Recuperado de https://www.elsaltodiario.com/educacion-publica/croqueta-menos-
para-ninas-come- 
dores-escolares-externalizados-andalucia. 
 
Cuevas, M. (2015). Mujer Lunar, Mujer Solar. Dr. Manuela Cuevas. 
 
Dariot, C. ( ). Una breve y más fácil introducción al juicio astrológico de las estrellas. 
 
Estrada Estrada, B. L. (7 de octubre de 2017). Tabúes religiosos en torno a la 
menstruación. El Espectador. 
Recuperado de https://blogs.elespectador.com/cultura/el-hilo-de-ariadna/tabues-
religiosos-tornola-menstruacion. 
 
Foucault, M.P. (2008). Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión. Siglo XXI Editores. 
 
Flores, V. (2015). Poéticas de las pedagogías del Sur. Educación, emancipación e 
igualdad. XX Congreso Pedagógico UTE. 
Recuperado de https:/ / educacionute.org/wp-e o n ten t /u p loads /2 O 16/ O 5/ 
Afectos-pe dag o gias-infancias-heteronormatividad-PONENCIA -2. pdf. 
 
Fraser, N. (2012). La política feminista en la era del reconocimiento: un enfoque 
bidimensional de la justicia de género. BIBLID 19(2), pp. 267-286. 

                                                
34N.T.: As referências bibliográficas encontram-se tais quais no original, por isso alguns links e números 
de páginas estão indisponíveis. 



 73 

 

 

 

 
Frazer, J. ().La rama dorada. Fondo de Cultura Económica. 
 
Freud, S. (1950). Tres ensayos sobre teoría sexual. 
 
González, W. y Alegría, J. C. (2013). Título del artículo. Praxis Filosófica Nueva 
Serie, 36, 163-201. Universidad del Valle. 
 
Grady, K. (2002). Is Menstruation Obsolete? Thirdspace: A Journal of Feminist 
Theory & Culture, 2(1), pp. 
 
Guba, E. y Lincoln. Y. (2002). Paradigmas en competencia en la investigación 
cualitativa. Compilación de Denman. C, y Haro. J, Por los rincones, Antología de 
métodos cualitativos en la investigación social, pp. 113-145). Colegio de Sonora. 
 
Gutiérrez, G. (2003). El taller reflexivo. Universidad Pontificia Bolivariana. 
 
Harding, E. (1987). Los misterios de la mujer. Obelisco. 
 
Hunt, K. (24 de mayo de 2017). La verdadera razón por la que las mujeres chinas 
vendaban sus pies ... y no, no fue por sexo. CNN. 
Recuperado de https:/ / cnnespanol.cnn.com/2017/05/24/la-verdadera-razon-por-la-
que-las-mujeres-chinas-vendaban-sus-pies-y-no-no-fue-por-sexo/ 
 
Iglesias, J. L. (2009). La menstruación: un asunto sobre la Luna, venenos y lores. 
Revista Medicina Universitaria, 11( 45), 279-287. 
 
Ivern, A. (2021). Hacia una narrativa emancipadora desde el cuerpo. 
Recuperado de https://www.revistamovimiento.com/educacion/hacia-una-narrativa-
emancipadora -desde-el-cuerpo/. 
 
Plan Internacional (2021). Las cifras del matrimonio infantil en el mundo. 
Recuperado de https://plan-international.es/las-cifras-del-matrimonio-infantil-en-el-
mundo. 
López Sánchez, O. (2007). De la costilla de Adán al útero de Eva: el cuerpo 
femenino en el imaginario médico y social del siglo XIX. Casa Editorial Garnier 
Hermanos. 
 
Magaña, E. (6 de mayo de 1988). Conferencia Laboratorio de Antropología Social, 
Seminario Americanista, pp. 363-382. 
Recuperado de 
http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologicajarticle/download/10300/10744 
 
Marín Úsuga, A. y Restrepo Mesa, S. (2016). La influencia de factores psicológicos 
como autoestima, autoconcepto y autoeficacia en el rendimiento académico en 
adolescentes. Revista Electrónica Psyconex, Psicología, Psicoanálisis Y 
Conexiones, 8(13). 
 
Millet, K. (1970). Política sexual. Doubleday. 

http://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologicajarticle/download/10300/10744


 74 

 

 

 

 
Ngozi, C. (2019). Todos deberíamos ser feministas. 
 
Pastor, D. (2020). Introducción a la anatomía y fisiología de las féminas género 
diverses. Figshare. 
 
Princesas Menstruantes (2019). Las niñas necesitan referentes. Si, necesitan 
referentes. 
Recuperado de: https://www.princesasmenstruantes.comjlas-ninas-necesitan-
referentes-si-necesitan-referentes/. 
 
Rousseau, J. J. (1762). Emilio, o de la educación. 
 
Sanyal, M. (2009 ). Vulva: la revelación del sexo invsible. Anagrama. 
 
Tarzibachi, E. (2017). Cosas de mujeres. Menstruación, género y poder. 
Sudamericana. 
 
Tibón, G. (1984). Los ritos mágicos y trágicos de la pubertad femenina. Editorial 
Diana. 
 
Vega, A. (1999). Variantes del mito del origen de la menstruación (a 1335) en 
pueblos indígenas sudamericanos. 
 
Filología y Lingüística, XXV (Extraordinario), pp. 73-88. 
 
Zapata J. (2006). Título. Revista de la Facultad de Trabajo Social UPB, 22(22), pp. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 75 

 

 

 

ÍNDICE 
 

Apresentação ............................................................................................................ 1 

Introdução ................................................................................................................. 4 

Horizonte Teórico Conceitual ................................................................................ 5 

Educação Emancipadora ...................................................................................... 5 

Narrativas Emancipadoras .................................................................................... 6 

O poder e o disciplinamento dos corpos ............................................................... 7 

Metodologia .............................................................................................................. 9 

A metodologia - Oficina Reflexiva “Construir Juntas” .......................................... 10 

Cartografia Social ................................................................................................ 11 

O método Mosaic Approach ................................................................................ 11 

A Educação Menstrual Emancipadora ................................................................ 12 

Primeiro sangramento: dimensão histórica e cultural ........................................ 13 

Práticas de isolamento ........................................................................................ 15 

O medo do desconhecido ................................................................................... 20 

A menstruação como um mal .............................................................................. 22 

O patriarcado ancestral ....................................................................................... 23 

Ações assertivas ................................................................................................. 26 

Segundo sangramento: dimensão biológica ....................................................... 27 

O corpo feminino como corpo atrofiado .............................................................. 28 

Menstruação a partir da ciência .......................................................................... 30 

Sistema ou Órgão Sexual ................................................................................... 33 

Útero ................................................................................................................... 34 

O ciclo menstrual ovulatório ................................................................................ 36 

A vulva e o clitóris ............................................................................................... 37 

Ações assertivas ................................................................................................. 41 

Terceiro sangramento: dimensão psico-emocional ............................................ 42 

Nascer com vulva ................................................................................................ 42 

O início da puberdade feminina .......................................................................... 44 

A menina já está doente ...................................................................................... 46 

A censura e as proibições ................................................................................... 47 

A Vergonha ......................................................................................................... 48 

A fratura do corpo................................................................................................ 50 

As crenças sobre si mesma ................................................................................ 52 

Ações assertivas ................................................................................................. 53 

Quarto sangramento: dimensão política .............................................................. 54 

Menstruação e patriarcado .................................................................................. 54 

O modelo biomédico ........................................................................................... 55 

Higiene, muito mais do que limpeza.................................................................... 59 

Corpos fraturados, corpos capitalizados ............................................................. 60 



 76 

 

 

 

A saúde menstrual, um direito emergente ........................................................... 64 

Quinto sangramento: dimensão espiritual ........................................................... 66 

Menstruação e espiritualidade ............................................................................ 67 

Ações Assertivas ................................................................................................. 69 

Manifesto pela Educação Menstrual ..................................................................... 70 

Referências Bibliográficas ..................................................................................... 72 

 
 
 
 


	Apresentação
	Introdução
	Horizonte Teórico Conceitual
	Educação Emancipadora
	Narrativas Emancipadoras
	O poder e o disciplinamento dos corpos

	Metodologia
	A metodologia - Oficina Reflexiva “Construir Juntas”
	Cartografia Social
	O método Mosaic Approach
	A Educação Menstrual Emancipadora

	Primeiro sangramento: dimensão histórica e cultural
	Práticas de isolamento
	O medo do desconhecido
	A menstruação como um mal
	O patriarcado ancestral
	Ações assertivas

	Segundo sangramento: dimensão biológica
	O corpo feminino como corpo atrofiado
	Menstruação a partir da ciência
	Sistema ou Órgão Sexual
	Útero
	O ciclo menstrual ovulatório
	A vulva e o clitóris
	Ações assertivas

	Terceiro sangramento: dimensão psico-emocional
	Nascer com vulva
	O início da puberdade feminina
	A menina já está doente
	A censura e as proibições
	A Vergonha
	A fratura do corpo
	As crenças sobre si mesma
	Ações assertivas

	Quarto sangramento: dimensão política
	Menstruação e patriarcado
	O modelo biomédico
	Higiene, muito mais do que limpeza
	Corpos fraturados, corpos capitalizados
	A saúde menstrual, um direito emergente

	Quinto sangramento: dimensão espiritual
	Menstruação e espiritualidade
	Ações Assertivas

	Manifesto pela Educação Menstrual
	Referências Bibliográficas

